
Messiaans-Joodse 
Bijbeluitleggers

‘Ontjoodste’ 
Jezus?

Spreken met  
twee woorden

4 10 12
jaargang 71

nummer 1
januari 2026

Israëlmagazine

verbonden



2 3

Aliya	�  3

Messiaans-Joodse Bijbeluitleg  
als inspiratiebron� 4

Begin van een nieuw tijdperk� 6

Boekentip� 7

Zachtmoedigen erven de aarde� 8

Onze Vader…� 10

Verbonden door de vloed� 11

Met twee woorden spreken� 12

inhoud

Bij de foto op de voorpagina:

Joshua Koffman maakte deze beeldengroep: 
Synagoga and Ecclesia in our time. ‘Vrouwe 
Synagoge en Vrouwe Kerk’ zitten zij aan 
zij, naar elkaar en elkaars Heilige Schrift 
toegekeerd. In our time verwijst naar Nostra 
Aetate, een heel belangrijke verklaring 
van de Rooms Katholieke Kerk aangaande 
Israël en het jodendom (1965). Daarin 
wordt de vervangingstheologie afgewezen, 
de blijvende betekenis van het jodendom 
erkend, en elke vorm van antisemitisme 
veroordeeld. Een ommekeer van hoe de 
kerk in eerdere tijden tegen het jodendom 
aankeek – en wat is vastgelegd in veel 
beelden van een glorieuze Ecclesia en  
een ellendige, geblinddoekte Synagoga 
(meer hierover: www.kerkenisrael.nl/
synagoga-en-ecclesia).

reflectie

Wees niet als dienaren die hun meester 
dienen met het oog op beloning,
maar wees als dienaren die hun  

meester dienen zonder het oogmerk 
beloond te worden, en laat ontzag  

voor de Hemel [voor God] op jullie zijn.

Antigonos uit Socho  
(ongeveer 200-170 voor Chr.? – Pirke Avot 1,3)

colofon 
Commissie van redactie: ds. A. Brons, drs. L. van Dalen, dr. C.M. van Driel,  
dr. A.J. den Heijer
Eindredacteur: C.M. van Driel, e-mail: cmvdriel@solcon.nl
Website: www.kerkenisrael.nl 
Contact deputaten Kerk en Israël: e-mail: info@kerkenisrael.nl 
Administratieadres: Landelijk kerkelijk bureau van de Chr. Geref. Kerken, Ghandistraat 2, 
3902 KD Veenendaal, Postbus 334, 3900 AH Veenendaal,  tel.: (0318) 582350  
fax (0318) 582351, e-mail: adressenbeheer@cgk.nl 
Penningmeester: ds. N. Vennik, e-mail: penningmeester@kerkenisrael.nl,  
tel.: (0416) 85 12 96, Bankrekeningnummer: NL19 INGB 0000 3652 71, t.n.v.  
Dep. Kerk & Israël Chr. Geref. Kerken te Veenendaal

Voor legaten en schenkingen kunt u contact opnemen met de 
penningmeester, hij geeft ook gaarne informatie over diverse  
aan te bevelen projecten.

Verbonden is een uitgave van het 
deputaatschap Kerk en Israël van de 
Christelijke Gereformeerde Kerken in 
Nederland. Aan Verbonden ligt de visie 
ten grondslag dat kerk en Israël diep en 
voorgoed verbonden zijn. Het blad biedt 
bezinning op kerk, Israël en jodendom en de 
ontmoeting hiertussen. Het deputaatschap 
is een van de partners in het Centrum 
voor Israëlstudies (CIS). Een door het 
CIS uitgezonden Israëlconsulent geeft in 
Jeruzalem gestalte aan deze ontmoeting en 
doet hiervan in Verbonden geregeld verslag.

Ongeveer 100 vertegenwoordigers van verschillende 
ministeries, non-profitorganisaties en overheidsdiensten 
kwamen bijeen voor een dag vol rollenspellen en simulaties 
ter voorbereiding op een massale immigratie. Deze oefe-
ning was bedoeld om de paraatheid van het land te onder-
zoeken en strategische voorbereidingen te treffen voor een 
situatie waarin twee weken lang elke dag zo’n 800 mensen 
immigreren, waardoor in korte tijd meer dan 10.000 men-
sen naar Israël zouden komen.

Reëel
Nu heeft Israël al decennia lang ervaring opgedaan met de 
toestroom van immigranten uit heel de wereld. In het ver-
leden waren er ‘immigratiepieken’ waardoor het Israëlische 
asielsysteem al flink op de proef werd gesteld. Maar deze 
oefening was gericht op een enorme en acute toestroom. 
Voor Israël is zo’n scenario blijkbaar reëel.
De leider van deze oefening, Avichai Kahana, directeur van 
het Israëlische Ministerie van Immigratie en Integratie, zei 
hierover tegen The Times of Israel (27/11/2025): ‘Dit is een 
extreem scenario, maar het is geen apocalyptisch scenario. 
Het is een scenario dat zich elk moment in de nabije toe-
komst kan voordoen, en we willen voorbereid zijn.’

Chaos
Stel dat een land ergens ter wereld plotseling ten prooi valt 
aan totale chaos. Een enorme terroristische aanslag, poli-
tieke onrust of wijdverspreide rellen zijn slechts enkele van 
de mogelijke oorzaken die ertoe kunnen leiden dat Joden 
uit een land massaal willen vertrekken. 
‘We stellen ons gebeurtenissen voor in een land met een 
moeilijke economische situatie, waar de regering haar bur-

gers niet kan beschermen’, aldus Kahana. ‘Er zijn concrete, 
grootschalige bedreigingen voor de Joodse gemeenschap 
in tal van landen, en er gaat bijna geen week voorbij of een 
grootschalig incident wordt verijdeld door veiligheidstroe-
pen.’

Opgang
Ongetwijfeld kennen vele lezers van Verbonden het be-
grip ‘aliya’. Het betekent letterlijk ‘opgang’ of ‘opstijging’, 
namelijk opgaan naar het land van de voorouders. Het is dé 
term voor de Joodse immigratie naar Israël. Die is al jaren 
gaande, maar zou in de nabije toekomst weleens kunnen 
verdubbelen. Waarom?
Omdat het antisemitisme in de wereld enorm is toegeno-
men. Vele Joden zien voor zichzelf en hun kinderen geen 
toekomst meer in het Westen. Ze kiezen liever voor een 
bestaan in de spanning van het Midden-Oosten dan in een 
context waarin Joden steeds vaker gecanceld en bedreigd 
worden. Dat geeft te denken! «

Lieuwejan van DalenAliya
Eind november vond er in Ramla, ten oosten van Tel Aviv, een grootscheepse oefening plaats. Tientallen 
ambtenaren deden mee aan deze gebeurtenis. Wat werd er precies geoefend? Hoe de immigratiedienst 
moet dealen met een enorme toestroom van Joden, als die op stel en sprong naar Israël zouden komen.

Onze website
De website www.kerkenisrael.nl wordt verzorgd door ondergetekende. Ik 
wil dat graag blijven doen. Maar voor het geval ik om een of andere reden 
zou uitvallen, zoeken we iemand die het dan van mij kan overnemen. In 
principe gaat het dus om iemand ‘op de reservebank’, maar daarbij zal het 
wel nodig zijn om alvast mee te kijken naar hoe een en ander nu werkt.
Daarvoor is behoorlijk wat kennis van html, css, php en mysql vereist.  
Als u/jij dat in huis hebt, en dat ook wel zou willen inzetten voor onze  
website, neem dan contact met mij op.
Aart Brons (mail: webmaster@kerkenisrael.nl, tel.: 06 5886 1186)

(Jewish Agency)

http://www.kerkenisrael.nl
mailto:webmaster@kerkenisrael.nl


4 5

Messiaans-Joodse Bijbeluitleg  
als inspiratiebron
Verschillende Messiasbelijdende Joden schreven een Bijbelcommentaar. Deze commentaren vormen 
een waardevolle informatiebron voor christenen. Voor de predikantsmaster aan de Protestantse 
Theologische Universiteit schreef ik een scriptie over Messiaans-Joodse Bijbeluitleg uit de periode 
1789-1945, hier enkele lijnen hieruit.

Van christelijke zijde is er een toenemende belang-
stelling voor Joodse Bijbeluitleg. Als het daarom gaat 
kunnen Messiasbelijdende Joden een belangrijke gidsrol 
vervullen. Zij delen immers hun Joodse identiteit met 
het Joodse volk en hun geloof in Jezus Christus met 
christenen.

Evangelieverkondiging
Joodse volgelingen van Jezus zijn er de eeuwen door al-
tijd geweest. In de negentiende eeuw neemt hun aantal 
substantieel toe. De Jewish Encyclopedia meldt dat zich in 
de negentiende eeuw maar liefst 204.542 Joden beke-
ren tot het christendom. Deze trend zet zich voort in de 
eerste helft van de twintigste eeuw.
Sommige Joodse bekeerlingen gaan aan de slag als 
geestelijke. Zo groeit het aantal voorgangers met een 

Joodse achtergrond in de Anglicaanse Kerk van 8 in 1836 
en 104 in 1855 naar meer dan 200 aan het einde van de 
negentiende eeuw. Onder hen zijn er ook die zich (deels) 
wijden aan Bijbeluitleg.

Bijbelcommentaren
Eeuwenlang zijn er geen Bijbelcommentaren voorhan-
den van Messiasbelijdende Joden. De primeur is wegge-
legd voor Johann Kemper (1670-1716). Tussen 1700 en 
1710 vertaalt de gewezen rabbijn het Mattheüsevangelie 
in het Hebreeuws en voorziet hij het Bijbelboek van 
uitleg. Enkele decennia later verschijnt een Hebreeuws 
commentaar op Lukas van de messiaanse Jood Heinrich 
Christian Immanuel Frommann (?-1735).
In de negentiende eeuw verandert dit. Er verschijnen 
verschillende Bijbelcommentaren van messiaans-Joodse 
auteurs (zie ook kader). Een van de commentaren is van 
de hand van Jechiël Zwi Lichtenstein (1831-1912, niet te 
verwarren met zijn geestverwant Isaac Lichtenstein). 
Hij verzorgt als eerste Messiasbelijdende Jood in de 
geschiedenis een commentaar op het complete Nieuwe 
Testament.

Jechiël Zwi Lichtenstein
De wieg van Jechiël Zwi Lichtenstein staat in Bessarabië, 
het huidige Moldavië. Jechiël krijgt een klassiek-Jood-
se opvoeding. Als jongeman studeert hij Talmoed en 
Kabbala aan een ‘jesjiva’ (Talmoedschool). Naar verluidt 
werkt de veelbelovende Lichtenstein vervolgens enige 
tijd als chassidisch ‘rebbe’ in Lasi (een stad in het huidi-
ge Roemenië).
Lichtenstein is een fervent lezer. Op een keer tikt hij 
voor een gering bedrag een Nieuwe Testament op de 
kop. Het leidt tot een ommekeer in zijn leven. Lichten-
stein komt samen met enkele andere Joodse vrienden 
tot de overtuiging dat Jezus de Messias is. Dit wordt 
door hun omgeving niet geaccepteerd; zij worden 
verstoten. Lichtenstein verhuist naar Duitsland; zijn 
vrienden keren onder zware druk terug tot het ortho-
doxe jodendom.
In oktober 1868 ontmoet Lichtenstein in Duitsland de 

invloedrijke christelijke he-
braïst Franz Delitzsch (1813-
1890). Delitzsch is onder 
de indruk van de bekeerde 
Jood: ‘Einen ungewöhnlichen 
Menschen, einen ausneh-
mend gründlichen Kenner 
des Talmud und der Kabbala, 
aber -was noch mehr ist- eine 
den Herrn Jesum als Gottes 
menschgewordenen Sohn 
brünstig liebende Seele.’

Apologeet
Een belangrijk deel van zijn leven werkt Jechiël Zwi 
Liechtenstein als docent aan het Institutum Judaicum 
Delitzschianum in Leipzig. Door zijn studenten wordt 
hij gekscherend de ‘oude rebbe’ genoemd. Lichtenstein 
overlijdt op 12 februari 1912.
Lichtenstein heeft verschillende publicaties op zijn 
naam staan, waaronder een Bijbelcommentaar. Zijn 
Hebreeuwstalig commentaar op het Nieuwe Testament 
verschijnt tussen 1891 en 1904. Het bestond oorspron-
kelijk uit acht delen.
Lichtenstein publiceert bewust in het Hebreeuws en Jid-
disch. Zijn drijfveer is apologetisch: hij verlangt ernaar 
het Evangelie te delen met zijn Joodse volksgenoten. 
Deze keuze heeft, zo beseft hij ook zelf, een schaduwzij-
de: ‘De Joden kunnen deze werken lezen, maar zij willen 
het niet; de gojiem [niet-Joden, AG] willen het lezen, 
maar zij kunnen het niet.’

Stamboom
In zijn commentaar op Mattheüs gaat Liechtenstein 
onder andere in op de structuur van het geslachtsregis-
ter van Jezus. Dit geslachtsregister roept bij christelijke 
theologen nogal eens vragen op. Dat is onnodig, stelt 
Liechtenstein. Volgens hem is het geslachtsregister op-
gesteld ‘conform alle regels van de Joodse wetenschap.’
Met een uitvoerig beroep op Joodse bronnen toont Lich-
tenstein aan hoe zorgvuldig Mattheüs te werk is gegaan. 
Daarvoor is een reden, schrijft Lichtenstein. Mattheüs 

moest vanaf het begin anticiperen op elk bezwaar dat 
zijn ‘scherpzinnige en spitsvondige tegenstanders’ zou-
den inbrengen.
Een deel van het commentaar van Lichtenstein is voor 
christenen goed te begrijpen. Andere overwegingen zijn 
onnavolgbaar. Het blijkt voor een man die gepokt en 
gemazeld is in het jodendom niet altijd eenvoudig om 
zijn overwegingen ook toegankelijk te maken voor een 
christelijk publiek.
Desondanks is het betreurenswaardig dat het Bijbel-
commentaar van Lichtenstein tot dusver slechts door 
weinigen te raadplegen is. Daardoor loopt de geïnte-
resseerde christelijke lezer veel waardevols mis. In 
2002 verschijnt er bij een Messiaans-Joodse uitgever 
in Jeruzalem een herdruk van zijn commentaar. Naar 
verluidt wordt er ook gewerkt aan een Engelse uitgave. 
Een loffelijk streven! «

Franz Delitzsch

Schaapstoren in de velden van Efratha

focus Albert Groothedde  
(proponent in de Protestantse Kerk en werkzaam als 
theologisch medewerker bij Stichting Steun Messias-

belijdende Joden; van 2018-2023 namens het Centrum 
voor Israëlstudies werkzaam in Jeruzalem)

Messiaans-Joodse Bijbeluitleggers 
Er waren tussen 1789 en 1945 verschillende Mes-
siaans-Joodse Bijbeluitleggers actief in Europa. De 
meesten werkten in Engeland. Onder hen: Alfred 
Edersheim (1824-1889), Adolf Saphir (1831-1891), 
Christian David Ginsburg (1831-1914), David Baron 
(1855-1926) en Paul Phillip Levertoff (1878-1954).
In Duitsland zijn werkzaam: Johann August Wilhelm 
Neander (1789-1850), Joachim Heinrich Biesenthal 
(1804-1886) en Jechiël Zwi Lichtenstein (1831-1912). 
Messiaans-Joodse Bijbeluitleggers uit Nederland zijn: 
Isaäc da Costa (1798-1860) en Philippus Samuel van 
Ronkel (1829-1890).

Edersheim en de schapen uit Bethlehem
Een van de bekendste messiaans-
Joodse Bijbeluitleggers is Alfred 
Edersheim (1824-1889). Verschil-
lende boeken van hem worden 
nog steeds herdrukt. Wie de 
pennenvruchten van Edersheim 
raadpleegt, raakt onder de in-
druk van zijn belezenheid.
Sommige gedachten van Edersheim worden voor-
zichtig ‘mainstream’. Zo wordt in preken en andere 
publicaties geregeld gesteld dat de schapen in de 
velden van Efratha bestemd waren voor de tempel-
dienst. De herders zouden zelfs in dienst zijn van 
het heiligdom. In lijn daarmee, zo wordt vervolgens 
betoogd, is het treffend dat hét Lam van God in 
dezelfde regio geboren is.
Deze aanname is vaak gebaseerd op Edersheim. 
Edersheim grijpt op zijn beurt terug op Sjeka-
liem 7:4. Het blijkt echter dat Edersheim dit gedeelte 
uit de Misjna onjuist interpreteert. De brontekst 
stelt dat verondersteld mag worden dat schapen die 
los rondlopen in het gebied tussen het tempelcom-
plex en de ‘migdal eder’ (vgl. Micha 4:8; naar ver-
luidt een schaapstoren in de buurt van Bethlehem) 
ontsnapte offerdieren zijn. Er wordt op geen enkele 
manier betoogd dat alle schapen uit de regio Beth-
lehem bestemd zijn voor de offerdienst (hoewel het 
aannemelijk is dat een aantal van deze schapen wel 
degelijk zal eindigen als offerdier).
Bovenstaand voorbeeld illustreert dat Messiaans-
Joodse Bijbeluitleg inspirerend kan zijn, maar de 
lezer ondertussen niet van zijn of haar plicht ont-
slaat om kritisch te blijven.



6 7

Een van de personen die vertelde over Nostra Aetate was 
vader Piotr Zelazko. Hij geeft leiding aan de Hebreeuws-
talige gemeenschap van Rooms-Katholieken in Israël. Hij 
vertelde dat dit document oorspronkelijk bedoeld was 
als een intern Rooms-Katholiek document, maar dat het 
uiteindelijk een veel bredere impact kreeg. De houding 
veranderde van veroordeling van het Joodse volk naar 
het zoeken van dialoog. Of, om het met de woorden van 
Nostra Aetate zelf te zeggen: “Omdat dus Christenen en 
Joden zo’n groot gemeenschappelijk geestelijk erfgoed 
hebben, wil deze heilige Synode hen aanmoedigen en op 
het hart drukken, elkaar beter te leren kennen en meer 
te leren waarderen, vooral door middel van Bijbelse en 
theologische studies en door een broederlijke dialoog.”

Dramatische verandering
Rabbi David Rosen vertelde in zijn bijdrage een korte 
anekdote over Theodor Herzl, de vader van het moder-
ne Zionisme. Herzl kwam in 1904 op audiëntie bij paus 
Pius X. Herzl was op zoek naar steun voor zijn ideaal om 
een Joodse staat op te richten in het toenmalige Pales-
tina. Toen de paus hoorde over zijn plannen zei hij: ‘De 
Joden hebben onze Heer niet erkend, daarom kunnen 
wij het Joodse volk niet erkennen.’
Ruim 60 jaar later zegt Nostra Aetate: “Toch blijven de 
Joden, volgens de Apostel, aan God, die geen berouw 

kent over zijn genadegaven noch over zijn roeping, zeer 
dierbaar omwille van de Aartsvaders (Rom. 11:28-29).” 
Om het met de woorden van rabbi Rosen te zeggen: “Dit 
was een dramatische verandering: van een vervloekt 
volk werd het Joodse volk een zeer geliefde oudere 
broeder.”

Panel
Nostra Aetate had niet alleen invloed op joods-christe-
lijke relaties, want het spreekt ook over de houding van 
de kerk ten opzichte van de moslims. Tijdens de bijeen-
komst nam de Palestijnse professor en vredesactivist 
Mohammed Dajani deel aan één van de panels. In 2014 
nam hij een groep van 27 studenten mee naar Ausch-
witz. Dit kwam hem op veel kritiek te staan. Later werd 
zelfs zijn auto in brand gestoken. Tijdens het panel zei 
hij: “Het verleden en het heden behoren toe aan hen die 
oorlog maken, maar de toekomst behoort toe aan ons, 
de vredestichters en vredebouwers.” Een uitspraak om 
in te lijsten!

Ds. Maas Boertien
In de periode dat Nostra Aetate geschreven werd en 
verscheen, was ds. Maas Boertien (1923-2005) in Israël. 
Hij was in 1960 de eerste christelijk-gereformeerde pre-
dikant die naar Israël werd uitgezonden . Hij kwam daar 

Begin van een nieuw tijdperk
In 1965 gaf de Rooms-Katholieke Kerk het document Nostra Aetate uit. Dit document heeft een grote 
invloed gehad op de relatie tussen Joden en christenen. Sterker nog: zonder dit document zou het 
werk van het Centrum voor Israëlstudies er heel anders hebben uitgezien. Eind vorig jaar stonden we 
tijdens een bijeenkomst stil bij het 60-jarig jubileum van dit document. In deze bijdrage meer over de 
context, de inhoud en de impact van dit document.

‘Heb jij een boek waarin zo objectief mogelijk en liefst 
kort de geschiedenis van Israël en de Palestijnen’ be-
schreven wordt? Tijdens het hoogtepunt (of dieptepunt) 
van de oorlog tussen Israel en Gaza werd ik gebeld door 
een bezorgde vader die zijn kinderen onder invloed van 
TV-beelden de kant van de Palestijnen zag kiezen.
In mijn kast staan heel wat boeken over het onderwerp, 
maar ze zijn lang en soms niet makkelijk leesbaar. Ik 
dacht wel een moment aan de boeken van Piet van Mid-
den en een boek wat ik soms aanbeveel: Mijn beloofde 
land van Ari Shavit, maar dat is wel vanuit progressief 
liberaal standpunt geschreven.

Wat mooi dus dat journalist (en oud collega) Arie Kok, 
de handschoen heeft opgepakt en onlangs een boekje 
publiceerde met als titel Strijd om een land. Israël-Palesti-
na in 100 vragen en antwoorden.
Hij heeft de meeste antwoorden zelf bij elkaar gezocht, 
maar bij een paar onderdelen de expertise ingeroepen 
van Bart Wallet, Joas Wagemakers en Dineke Houtman.
Kok vertelt heel kort over de geschiedenis van het 
Joodse volk vanaf Abraham, maar zoomt al snel in op de 
ontwikkelingen vanaf 1896. Bart Wallet behandelt een 
paar lastige vragen over de Nakba. En doet dat wijs en 
afgewogen.
Is het mogelijk om objectief de recente geschiedenis te 
beschrijven? Ik meen dat Arie Kok daar in geslaagd is en 
als zodanig zal ik de verontruste vader tippen.

Wel miste ik een paar vragen over de (in mijn ogen) vele 
keren dat de Arabieren (Palestijnen) een eigen staat 
hadden kunnen krijgen. Ik hoef dan alleen maar de 
jaartallen 1937 (Peel), 1947/48, 1967/1968 (Chartoem), 
2000/2001 (Clinton, Camp David) en 2006/2008 (Ehud 
Olmert) te noemen.
Onlangs heeft oud president Clinton via verschillende 
media nog eens verteld dat de twee staten oplossing in 
2000 onder handbereik lag. Op het beslissende moment 
krabbelde Arafat terug.
Enfin, in een tweede druk moeten er toch nog een paar 
vragen bij, want het boek vertelt nog niet over de vrijla-
ting van de laatste gijzelaars en het plan Trump. Al met 
al: wat een goed idee van Arie Kok, hij zal er veel vaders 
mee helpen. «

column

om als fulltime secretaris 
van de United Council 
of Churches in Israel 
(UCCI) te werken. Dit was 
een organisatie die met 
elkaar de belangen van 
verschillende protes-
tantse kerken in Israël 
behartigde.
Op dit moment zijn we 
(onder andere onderge-
tekende en Lianne, mijn 
vrouw) bezig met het 
digitaliseren en onderzoeken van dit archief. Interessant 
is dat we in de archieven van de UCCI uit 1963 lezen 
dat zij gevraagd werden wat ze vonden van één van de 
meest centrale punten uit Nostra Aetate, namelijk om 
het stigma van de Joden te verwijderen dat zij Jezus ge-
kruisigd zouden hebben. Er werd op dat moment verder 
niets mee gedaan, omdat het onderwerp nog steeds 
in bespreking was in de Rooms-Katholieke Kerk. (Ds. 
Boertien was tijdens die vergadering afwezig vanwege 
de afronding van zijn proefschrift in Nederland.)

Van wantrouwen naar vertrouwen
In Vrede over Israël, de voorloper van Verbonden, heeft 
– toen inmiddels – prof. Boertien in 1986 een terugblik 
gegeven op het werk in Israël (jaargang 30, nummer 6, 
op www.kerkenisrael.nl). Daarin schrijft hij hoe moeilijk 
het was om ontmoetingen te organiseren voor christe-
nen en joden. Dit kwam door het wantrouwen tussen 
christenen onderling, maar ook door het wantrouwen 
van joodse zijde. Hij schrijft: “Op grond van vroegere 
ervaringen konden Joden zich niet voorstellen, dat men 
in contacten met hen geïnteresseerd zou zijn zonder 
verborgen nevenbedoelingen en zonder gebruikmaking 
van agressieve zendingstactieken of dergelijke.”
Tijdens de bijeenkomst rond het 60-jarig jubileum van 
Nostra Aetate mocht ik het laatste onderdeel van de dag 
introduceren. Ik vertelde iets over de studiegroepen van 
joden en christenen die samen het Nieuwe Testament 
bestuderen en waarvan ik de coördinator ben.
En wat is er mooier dan om dat ook in de praktijk te 
brengen? Zo gingen op deze bijeenkomst joden en chris-
tenen met elkaar in gesprek over Handelingen 4:1-12 
en een deel uit Nostra Aetate. Het laat zien hoe er echt 
iets is veranderd in de afgelopen 60 jaar. Er is tegen-
woordig gelukkig wederzijds vertrouwen. Tegelijkertijd 
is ons werk nog lang niet af. Het wederzijds luisteren 
en het beter leren kennen van elkaar is iets dat – wat 
ons betreft – nog veel meer in de praktijk gebracht mag 
worden, zowel in Nederland als in Israël. «

Vader Piotr Zelazko (foto Cristiano Assunção-CMC)

Boertien

Paus Johannes XXIII, die aan de basis stond van een nieuwe relatie 
met het Joodse volk.

contact met Jeruzalem

Boekentip

Andries Knevel

Geert de Korte  
(Israëlconsulent  

te Jeruzalem)



8 9

Ondanks dit verschil is duidelijk dat beide versies herin-
neren aan de wetgeving op de berg Sinaï. Mozes daalde 
af van de berg Sinaï en begon vervolgens aan de voet 
van de berg het volk te onderrichten. Mattheüs verwijst 
hiernaar door een letterlijke aanhaling van Exodus 19:3, 
waar staat dat Mozes de berg opgaat. Zo gaat ook Jezus 
de berg op, zegt Mattheüs 5:1. De Griekse tekst van Mat-
theüs is een letterlijke aanhaling van de woorden over 
Mozes uit de Griekse vertaling van het Oude Testament, 
de Septuaginta.

De nieuwe Mozes
Op deze manier wordt Jezus dus getekend als Degene 
die in de voetstappen van Mozes treedt – een nieuwe 
Mozes. Zo laat Mattheüs in feite zien dat de woorden 
van de Bergrede te beluisteren zijn als de nieuwe ver-
bondswoorden van God. Dat is de parallellie: Jezus is de 
nieuwe Mozes, zijn woorden vormen de nieuwe Thora.
Toch zijn er ook verschillen: Mozes gaat de berg op, en 
op de berg leert God hem. Mozes moet de woorden van 
God vervolgens doorgeven aan het volk. Als Jezus de 
berg opgaat, leert Hij het volk zelf met gezag. Jezus hoeft 
niet eerst onderwezen te worden. Bij Mozes moest het 
volk vervolgens op grote afstand blijven. Als Jezus de 
berg opgaat, mag het volk dichtbij komen.

De nieuwe verkiezing
Dan begint Jezus te spreken. De inzet wordt gevormd 
door de ‘zaligsprekingen’. Wie worden hier ‘zalig’ gespro-
ken? Wie horen er bij het komende rijk van God? Ook 
hier is er een grote overeenkomst met de verkiezing 
van God in het Oude Testament. Waarom koos God zijn 
volk Israël? ‘Niet omdat u talrijker of sterker was, maar 
omdat de HEERE u liefhad’, zegt Mozes tegen het volk in 
Deuteronomium 7:7,8.
Jezus laat precies hetzelfde zien. Niet vanwege een kwa-
lificatie van mensen, omdat ze sterk zijn, of zo goed kun-
nen geloven. Nee, Jezus spreekt hén zalig die ‘arm van 
geest en zachtmoedig zijn’. Zij mogen zich burgers van 
het rijk van God noemen. Zij worden ‘zalig’ (makarios) 
genoemd. Zij worden gelukkig geprezen, nog voordat 
ze iets gepresteerd hebben. Ook daarin ligt een parallel 
met de verbondssluiting op de Sinaï.

Het land beërven
Vervolgens lezen we in vers 5: ‘Zalig zijn de zachtmoedi-
gen, want zij zullen de aarde beërven’. Deze zaligspre-
king dient gelezen te worden tegen de achtergrond van 
Psalm 37:11, waar we lezen dat de zachtmoedigen de 
aarde zullen beërven. Met de Griekse vertaling van het 
Hebreeuwse woord ‘zachtmoedig’ wordt de mens aan-

geduid die zich tegenover God als knecht voelt en zich 
stil en zonder protest aan Hem ondergeschikt maakt. 
Degenen die dat kunnen opbrengen en kunnen wachten, 
zullen (volgens Psalm 37:9-11) het land beërven.
De oudtestamentische ‘zachtmoedigheid‘ is gebaseerd 
op de uiteindelijke hoop dat God recht zal spreken en 
de zachtmoedigen op aarde zal verlossen. Zachtmoedig-
heid is in de kern een zaak van geloof. Van overgave aan 
de Here God. Ook daarin is er een duidelijke verbinding 
tussen Mozes als middelaar van het Oude Testament 
en de Middelaar van het Nieuwe Testament. Jezus zegt: 
‘leer van Mij dat Ik zachtmoedig ben en nederig van hart; 
en u zult rust vinden voor uw ziel’ (Mattheus 11:29). Dat 
is de weg die Jezus wijst.
Langs die weg zul je de aarde beërven, zegt Hij. Het 
woord dat Jezus voor ‘aarde’ gebruikt kun je vertalen 
met ‘land’, ‘bodem’, of ‘grond’. Het concept ‘land’, ‘aarde’ 
komt telkens terug in de Bijbel. Het heeft soms een heel 
algemene betekenis, maar het kan ook gebruikt worden 
voor een specifiek land. Het begint in Genesis 1:1 waar 
we lezen dat God ‘de aarde’ heeft geschapen. De mens 
had de opdracht gekregen om de aarde te bewerken en 
te bewaren. Vervolgens gebruikt Genesis 12:6,7 hetzelf-
de woord voor de belofte van God aan Abraham dat Hij 
hem ‘dit land’ aan zijn nageslacht zal geven. Later beloof-
de God aan David ‘Ik heb aan Mijn volk, aan Israël, een 
plaats toegewezen en het daar geplant, zodat het in zijn 

eigen gebied woont en niet meer heen en weer gedreven 
wordt’ (2 Samuel 7:10).
Ook in tijden van oordeel, straf en ballingschap blijft de 
boodschap van de terugkeer naar ‘het land’ een bood-
schap van de profeten. Nadat de Here gesproken heeft 
over de verbanning van Israël onder de volken, verklaart 
Hij: ‘Ik zal hen terugbrengen in hun land, dat Ik hun va-
deren gegeven heb’ ( Jeremia 16:15).

Voor Israël en de volkeren
Wanneer Jezus in Mattheüs 5:5 belooft dat de ‘zacht-
moedigen’ de aarde zullen beërven, sluit dit aan bij deze 
boodschap van de profeten. Tegelijk zet Hij deze belofte 
in de context van het koninkrijk van God, dat nabij is.
In feite krijgt deze belofte zo twee dimensies. Enerzijds 

gaat het om de belofte aan Israël, dat op deze manier 
inderdaad mag wonen in het door God beloofde land. 
En anderzijds gaat het ook om de volkeren, die mogen 
delen in de zegeningen van het verbond. Zo krijgt de 
belofte van land in Christus een verdieping: het ware 
erfdeel is deelhebben aan Gods koninkrijk en de ver-
nieuwde aarde. Gelovigen uit de volken mogen daarin 
delen, samen met de heiligen, d.w.z. het oude volk van 
God. Ze worden mede-erfgenaam (Efeziërs 3:6). De ver-
vulling van de bijzondere belofte aan Israël zal leiden tot 
een zegen voor de hele wereld.
Dit perspectief bewaart voor twee uitersten. Het gaat 
in Mattheüs 5:5 niet alleen over het concrete land voor 
Israël. Maar het gaat ook niet alleen over het uitzicht dat 
de gelovigen uit de volkeren uiteindelijk de gehele aarde 
zullen beërven. Beide dimensies worden hier aan elkaar 
vastgemaakt. God is trouw aan wat Hij Israël beloofde, 
en tegelijk wordt deze belofte verbreed. Zo blijkt dat 
Gods trouw aan Israël voor alle volkeren tot zegen is. «

‘Zalig zijn de zachtmoedigen, want zij zullen de aarde beërven.’
(Mattheüs 5:5)

Tekst met twee dimensies

samen luisteren

Gespreksvraag:
Sommige mensen zien de huidige terugkeer van het 
Joodse volk naar het land als een teken van Gods blijven-
de trouw en als onderdeel van Zijn heilsplan. Anderen 
benadrukken dat de diepste vervulling van de landbelof-
te geestelijk is – niet in territoriale grenzen, maar in het 
komen van Gods Koninkrijk door de Messias. Hoe kijkt u 
daar tegenaan?

Ton van der Wekken  
(chr. geref. predikant en  

voorzitter deputaten  
Kerk en Israël)

De zaligspreking dat de zachtmoedigen de aarde zullen erven komen we tegen in de Bergrede. 
Volgens Mattheüs ontliep Jezus de luisteraars die naar Hem toe waren gekomen. Jezus ging de berg 
op en begon zijn leerlingen te onderwijzen. Volgens Lukas ging Jezus naar de berg om daar eerst 
te bidden. Daar bleef Hij de hele nacht in gebed tot God. Toen het dag geworden was, riep Hij zijn 
leerlingen bij zich en koos er twaalf van hen uit. En toen Hij met hen afgedaald was, bleef Hij staan 
op een vlakke plaats en begon te onderwijzen.

Zachtmoedigen erven de aarde
(Andrey Mironov, Wikimedia)

(Rembrandt, Wikimedia)



10 11

In christelijk Bijbelonderwijs en pre-
diking wordt daarover regelmatig 
gezegd dat deze intieme manier van 
aanspreken van God uniek is voor 
Jezus. Het is dankzij Hem, zo wordt 
dan gezegd, dat we God niet alleen 
als Schepper, Heer en Koning mogen 
aanspreken, maar ook als Vader.

Joodse gebeden
Toch blijkt Jezus niet alleen te staan 
in het aanspreken van God als 
Vader. Dit gebeurt in heel veel meer 
vroegjoodse gebeden uit ruwweg de 
tijd van het Nieuwe Testament. We 
vinden daar voorbeelden van in de 
Dode Zeerollen en in boeken als 3 
Makkabeeën, alle geschreven vóór 
het begin van onze jaartelling.
In de Hebreeuwse tekst van de slot-
psalm in Wijsheid van Jezus Sirach 
(ca. 180 v.Chr.) verwijst de dichter 
naar een gebed in nood: “Ik verhief 
mijn stem tot de Heer: ‘U bent mijn 
vader, verlaat mij niet op de dag van 
mijn nood, nu niemand mij tegen 
hoogmoedigen helpt.’” (Sir. 51:10).
Ook in de Talmoed vinden we ge-
beden tot God als abba, Vader (zie 
bijv. b. Taan. 23b). Tot op de dag van 
vandaag is het binnen het Joden-
dom niet uitzonderlijk God als Vader 
aan te spreken, bijvoorbeeld in het 
gebed Avinoe Malkenoe ‘onze Vader, 
onze Koning’, dat tussen Rosj Hasja-
na en Jom Kipoer gebeden wordt.

Tegenoverstelling
Dat Jezus met het aanspreken van 
God als Vader iets nieuws deed, 
klopt dus niet. Toch is die gedachte 
in christelijke kring wijdverbreid. Dit 
is symptomatisch voor een breder 
voorkomend fenomeen in christelijk 
Bijbelonderwijs: Jezus wordt tegen-

over zijn volksgenoten geplaatst. Dit 
gebeurt op allerlei manieren, het 
beperkt zich niet tot gebed. Dat is 
tenminste wat Amy-Jill Levine laat 
zien in haar bijdrage in het Nieuwe 
Testament met Joodse toelichtingen 
(2024).

Karikatuur
Zo’n tegenoverstelling is om meer-
dere redenen problematisch. In de 
eerste plaats maakt het van het 
jodendom een karikatuur. Dat geldt 
niet alleen bij het voorbeeld dat ik 
hierboven heb uitgewerkt, maar ook 
bij de voorbeelden die Levine be-
spreekt. In de titel van haar bijdrage 
verwijst zij naar het negende gebod, 
dat er positief gezegd op neerkomt 
dat je je naaste recht moet doen. 
Daar ligt precies het probleem van 
karikaturen: die doen de naaste 
geen recht.

De Joodse Jezus
Een Jezus die uniek is en zich op 
allerlei manieren van zijn volksge-
noten onderscheidt, is om nog een 
reden problematisch. Want in feite 
is dit een “ontjoodste” Jezus. Juist 
het christelijk belijdenis dat Jezus 
waarlijk mens geworden is, dat Hij 
deel is geworden van de menselijke 
geschiedenis, maakt dat zijn men-
selijke gestalte ín die geschiedenis 
ertoe doet, dus ook zijn identiteit als 
Jood.
Het Jood-zijn van Jezus is theolo-
gisch gezien geen toeval. God is zijn 
weg begonnen met Abraham en het 
volk dat uit hem voortkwam. Het 
Nieuwe Testament plaatst Jezus 
nadrukkelijk in die geslachtslijn. 
Gods beloften uit de Tenach worden 
werkelijkheid in Jezus. Een Jezus die 
tegenover zijn volksgenoten wordt 
geplaatst, een “ontjoodste” Jezus, 
doet de heilsgeschiedenis geweld 
aan en maakt Jezus los van de weg 
van Gods beloften.

Pleidooi
Het mag duidelijk zijn welk pleidooi 
ik hier wil voeren: waak er in chris-
telijke Bijbeluitleg en prediking voor 
om Jezus tegenover zijn volksgeno-
ten te plaatsen. Jezus was uniek in 
dat Hij Gods Gezalfde is, de Messias. 
In heel veel andere opzichten was 
Hij niet anders dan zijn volksgeno-
ten. Bijvoorbeeld dus in het gebed, 
waarin Jezus net als zijn mede-Joden 
God op intieme wijze aansprak als 
Vader. «

Onze Vader…

samen werken

Jezus leerde zijn discipelen God in het gebed aan te spreken als Vader. Daarom bidden christenen 
tot op de dag van vandaag ‘Onze Vader, die in de hemelen zijt…’

Marco Rotman  
(lector ‘Het Joodse karakter van  

het NT en de joods-christelijke  
ontmoeting’ aan de CHE)

James Tissot, Jésus se retira la nuit sur la 
montagne (1886–1894), Brooklyn Museum)

Verbonden door de vloed

Frank Meijer
(deputaat en vogelliefhebber)

opvallende vogels

Het land Israël is door zijn unieke ligging een paradijs voor natuurliefhebbers. Het heeft door het 
afwisselende landschap ook een grote biodiversiteit. Als schakel tussen drie werelddelen ligt het 
land op één van de belangrijkste vogeltrekroutes van de wereld. In de Bijbel worden ruim 35 soorten 
genoemd. In deze bijdrage duif en raaf.

De duif en de raaf zijn door de geschiedenis van de zondvloed met elkaar verbonden 
(Genesis 8). Noach laat twee vogelsoorten uit de ark vliegen, om te ontdekken of het 
water voldoende gezakt was. De duif, natuurlijk vanwege zijn uitmuntende oriëntatie. 
Hij weet precies waar hij naartoe moet vliegen. De raaf, omdat deze bekend staat als 
de meest intelligente vogel die er is.

Raaf
In het Hebreeuws luidt de naam van deze vogel ‘Oreb’. 
Verschillende uitleggers verbinden het met de kleur van 
de vogel ‘zwart’. Maar eenvoudiger is het om het te zien 
als klanknabootsing. Wat wij ook doen bij de namen van 
koekoek en tjiftjaf. Maar ook bij andere kraaiachtigen, 
zoals: ekster, kraai, kauw en dus ook raaf.
Wanneer raven roepen, is er vaak wat aan de hand. 
Zowel mens als dier weet daar in de natuur gebruik van  
te maken.
Rond het gebied van de Dode Zee (Massada en Engedi) 
kun je twee bijzondere ravensoorten tegenkomen:  
Bruinnekraaf en de Waaierstaartraaf.

Duif
De duif is de meest genoemde vogel in de Bijbel. 
Het voert te ver om ze allemaal te noemen. 
Maar ik wil er wel op wijzen dat zelfs het geluid 
dat de duif maakt, apart vermeld wordt in Jesaja 
38: 14 en Jesaja 59: 11 als een roepend, smekend 
geluid.

De Palmtortel, ook wel Senegalese Tortel ge-
noemd, is de oosterse variant van onze Turkse 
Tortelduif. Je komt hem in Israël eigenlijk ook 
overal wel tegen.

Waaierstaartraaf

Palmtortel



12

Het boek bestaat uit drie delen: 
eerst een exegese van Romeinen 
1-4, waaruit duidelijk wordt dat er 
tussen Jood en heiden een verschil 
in heilshistorische volgorde zit, maar 
geen verschil in het aangewezen zijn 
op Gods genade in Christus voor 
behoud. In het nieuwe verbond delen 
niet-Joden in het verbond van God 
met Abraham.
Het tweede deel is een ‘intermezzo’ 
waarin Wilschut in discussie met Wil-
lem Ouweneel (‘eenzijdig letterlijk’) 
en Mart-Jan Paul (‘gematigd letter-
lijk’) zijn visie geeft op de verhouding 
tussen Oude en Nieuwe Testament, 
op belofte en vervulling. De belof-
ten uit het Oude Testament werden 
gegeven in concrete beelden om een 
appel te doen op de hoorders toen; 
vervolgens werden ze steeds in nieu-
we contexten ‘geüpdatet’, ook in het 
Nieuwe Testament. Je kunt daarom 
niet achter het Nieuwe Testament 
teruggrijpen op de letterlijke beteke-
nis van de beloften. 

Landbelofte
Over de landbelofte schrijft Wilschut 
in zijn intermezzo (op basis van heel 
het Nieuwe Testament, niet vanuit 
Romeinen): Pinksteren was Gods 
‘verhuisdag’ (147) van de tempel naar 
de christelijke gemeente; het land 
Israël is niet langer het ‘verbondserf’ 
(149), maar Wilschut erkent wel Gods 
voorzienigheid in het geven van een 
eigen land aan de Joden in 1948. 
Het intermezzo heeft één uitleg van 
Romeinen 9-11, de mogelijkheid van 
een ‘toekomstig messiaans heilsrijk 

voor Israël alleen’ op voorhand uit-
gesloten (p. 132). In de uitleg van Ro-
meinen 9-11, deel drie van het boek, 
zit veel moois: Wilschut ziet hier de 
diepe verbondenheid van Paulus met 
zijn volksgenoten en Gods trouw aan 
een rest die ‘de toekomst van een 
compleet Israël’ in zich bergt (p. 257).

Paulus’ hoop
Toch verwacht Wilschut geen collec-
tieve bekering van Israël. Zolang de 
volheid der heidenen nog niet inge-
gaan is, kunnen individuele Joden tot 
bekering komen uit jaloezie op de 
heidenen. Daarna volgt het laatste 
oordeel. Dan wordt ‘heel Israël’ 
gered: het geheel van alle gelovige Jo-
den uit de oude en nieuwe bedeling. 

Dat zal dan als een compleet volk 
aanwezig zijn op de nieuwe aarde. 
Volgens mij doet Wilschut hier Pau-
lus’ hoop tekort: de huidige toestand 
van een gelovige rest is voor Paulus 
niet het eindpunt, hij verwacht een 
herstel voor ‘heel Israël’ – dat moet 
dan toch meer zijn dan alleen de 
oudtestamentische gelovigen + de 
huidige rest.
Daarmee spreekt Wilschut niet alleen 
‘met twee woorden’, maar hinkt hij 
ook op twee gedachten. Enerzijds 
erkent hij dat het Israël blijvend tot 
eer strekt dat de Messias uit haar 
voortkwam (p. 343). Anderzijds 
spreekt hij over Gods ‘Israël-project’ 
(p. 85) als een tijdelijke versmalling 
van Gods plan met de wereld. Over 
Israël als Gods project spreken, is 
taal van heidenchristelijke theologie, 
die de Bijbel vreemd is. Meer ‘met’ in 
plaats van ‘over’ Israël spreken zou 
hier geholpen hebben.

Indringende woorden
Toch ook waardering. Op twee 
gedachten hinken is misschien niet 
zo verkeerd in onze gepolariseerde 
tijd. In het ‘pro-Israël-kamp’ worden 
Paulus’ indringende woorden over de 
takken die van de olijfboom afgerukt 
zijn gemakkelijk gebagatelliseerd. 
Wilschuts pleidooi om met twee 
woorden te blijven spreken, verdient 
een serieus gesprek.

N.a.v. Huib Wilschut, Met twee 
woorden spreken. Over Israël in de 
brief aan de Romeinen, uitg. Eburon, 
Utrecht 2025, 361 blz., € 29,95.

Met twee woorden spreken

We moeten met twee woorden spreken over Israël: ze zijn ‘geliefden om der vaderen wil’ maar ook 
‘vijanden vanuit het evangelie’ (Rom. 11:28 – maar bij Paulus in omgekeerde volgorde!). Dat stelt Huib 
Wilschut in zijn boek over Israël in Rom. 1-4 en 9-11. Zijn exegese bevat veel waardevols, maar zijn 
interpretatie van ‘heel Israël’ in Rom. 11:26 overtuigt mij niet. Bovendien wordt in dit boek inderdaad 
alleen ‘over’ Israël gesproken: Joodse bronnen of gesprekspartners komen nauwelijks aan bod.

Arco den Heijergelezen


