4 Ao

Messiaans-Joodse ‘Ontjoodste’ jaargang 71
Bijbeluitleggers Jezus? nummer 1

januari 2026

Israeél




Bij de foto op de voorpagina:

Joshua Koffman maakte deze beeldengroep:
Synagoga and Ecclesia in our time. ‘Vrouwe
Synagoge en Vrouwe Kerk' zitten zij aan

zij, naar elkaar en elkaars Heilige Schrift
toegekeerd. In our time verwijst naar Nostra
Aetate, een heel belangrijke verklaring

van de Rooms Katholieke Kerk aangaande
Israél en het jodendom (1965). Daarin
wordt de vervangingstheologie afgewezen,
de blijvende betekenis van het jodendom
erkend, en elke vorm van antisemitisme
veroordeeld. Een ommekeer van hoe de
kerk in eerdere tijden tegen het jodendom
aankeek - en wat is vastgelegd in veel
beelden van een glorieuze Ecclesia en

een ellendige, geblinddoekte Synagoga
(meer hierover: www.kerkenisrael.nl/
synagoga-en-ecclesia).

kerk en Israél

Verbonden is een uitgave van het
deputaatschap Kerk en Israél van de
Christelijke Gereformeerde Kerken in
Nederland. Aan Verbonden ligt de visie

ten grondslag dat kerk en Israél diep en
voorgoed verbonden zijn. Het blad biedt
bezinning op kerk, Israél en jodendom en de
ontmoeting hiertussen. Het deputaatschap
is een van de partners in het Centrum

voor Israélstudies (CIS). Een door het

CIS uitgezonden Israélconsulent geeft in
Jeruzalem gestalte aan deze ontmoeting en
doet hiervan in Verbonden geregeld verslag.

Aliya 3
Messiaans-Joodse Bijbeluitleg

als inspiratiebron 4
Begin van een nieuw tijdperk 6
Boekentip 7
Zachtmoedigen erven de aarde 8
Onze Vader... 10
Verbonden door de vloed 1"
Met twee woorden spreken 12

Wees niet als dienaren die hun meester
dienen met het oog op beloning,
maar wees als dienaren die hun

meester dienen zonder het oogmerk
beloond te worden, en laat ontzag
voor de Hemel [voor God] op jullie zijn.

Antigonos uit Socho
(ongeveer 200-170 voor Chr.? - Pirke Avot 1,3)

colofon

Commissie van redactie: ds. A. Brons, drs. L. van Dalen, dr. C.M. van Driel,
dr. A.J. den Heijer

Eindredacteur: C.M. van Driel, e-mail: cmvdriel@solcon.nl

Website: www.kerkenisrael.nl

Contact deputaten Kerk en Israél: e-mail: info@kerkenisrael.nl
Administratieadres: Landelijk kerkelijk bureau van de Chr. Geref. Kerken, Ghandistraat 2,
3902 KD Veenendaal, Postbus 334, 3900 AH Veenendaal, tel.: (0318) 582350
fax (0318) 582351, e-mail: adressenbeheer@cgk.nl

Penningmeester: ds. N. Vennik, e-mail: penningmeester@kerkenisrael.nl,
tel.: (0416) 85 12 96, Bankrekeningnummer: NL19 INGB 0000 3652 71, t.n.v.
Dep. Kerk & Israél Chr. Geref. Kerken te Veenendaal

Voor legaten en schenkingen kunt u contact opnemen met de -
penningmeester, hij geeft ook gaarne informatie over diverse | MiX |

. Papier | Ondersteunt
aan te bevelen projecten. SC  veraniwoord bosbeheer

Ew(sc o FSC® C021795

reflectie

Aliya

Lieuwejan van Dalen

Eind november vond er in Ramla, ten oosten van Tel Aviv, een grootscheepse oefening plaats. Tientallen
ambtenaren deden mee aan deze gebeurtenis. Wat werd er precies geoefend? Hoe de immigratiedienst
moet dealen met een enorme toestroom van Joden, als die op stel en sprong naar Israél zouden komen.

Ongeveer 100 vertegenwoordigers van verschillende
ministeries, non-profitorganisaties en overheidsdiensten
kwamen bijeen voor een dag vol rollenspellen en simulaties
ter voorbereiding op een massale immigratie. Deze oefe-
ning was bedoeld om de paraatheid van het land te onder-
zoeken en strategische voorbereidingen te treffen voor een
situatie waarin twee weken lang elke dag zo'n 800 mensen
immigreren, waardoor in korte tijd meer dan 10.000 men-
sen naar Israél zouden komen.

Reéel

Nu heeft Israél al decennia lang ervaring opgedaan met de
toestroom van immigranten uit heel de wereld. In het ver-
leden waren er ‘immigratiepieken’ waardoor het Israélische
asielsysteem al flink op de proef werd gesteld. Maar deze
oefening was gericht op een enorme en acute toestroom.
Voor Israél is zo'n scenario blijkbaar reéel.

De leider van deze oefening, Avichai Kahana, directeur van
het Israélische Ministerie van Immigratie en Integratie, zei
hierover tegen The Times of Israel (27/11/2025): ‘Dit is een
extreem scenario, maar het is geen apocalyptisch scenario.
Het is een scenario dat zich elk moment in de nabije toe-
komst kan voordoen, en we willen voorbereid zijn.’

Chaos

Stel dat een land ergens ter wereld plotseling ten prooi valt
aan totale chaos. Een enorme terroristische aanslag, poli-
tieke onrust of wijdverspreide rellen zijn slechts enkele van
de mogelijke oorzaken die ertoe kunnen leiden dat Joden
uit een land massaal willen vertrekken.

‘We stellen ons gebeurtenissen voor in een land met een
moeilijke economische situatie, waar de regering haar bur-

Kerk en Israél

voorgoed verbonden

(Jewish Agency)

gers niet kan beschermen’, aldus Kahana. ‘Er zijn concrete,
grootschalige bedreigingen voor de Joodse gemeenschap
in tal van landen, en er gaat bijna geen week voorbij of een
grootschalig incident wordt verijdeld door veiligheidstroe-
pen.

Opgang

Ongetwijfeld kennen vele lezers van Verbonden het be-
grip ‘aliya’. Het betekent letterlijk ‘opgang’ of ‘opstijging’,
namelijk opgaan naar het land van de voorouders. Het is dé
term voor de Joodse immigratie naar Israél. Die is al jaren
gaande, maar zou in de nabije toekomst weleens kunnen
verdubbelen. Waarom?

Omdat het antisemitisme in de wereld enorm is toegeno-
men. Vele Joden zien voor zichzelf en hun kinderen geen
toekomst meer in het Westen. Ze kiezen liever voor een
bestaan in de spanning van het Midden-Oosten dan in een
context waarin Joden steeds vaker gecanceld en bedreigd
worden. Dat geeft te denken! «

De website www.kerkenisrael.nl wordt verzorgd door ondergetekende. 1k
wil dat graag blijven doen. Maar voor het geval ik om een of andere reden
zou uitvallen, zoeken we iemand die het dan van mij kan overnemen. In
principe gaat het dus om iemand ‘op de reservebank’, maar daarbij zal het
wel nodig zijn om alvast mee te kijken naar hoe een en ander nu werkt.
Daarvoor is behoorlijk wat kennis van html, css, php en mysql vereist.

Als u/jij dat in huis hebt, en dat ook wel zou willen inzetten voor onze
website, neem dan contact met mij op.

Aart Brons (mail: webmaster@kerkenisrael.nl, tel.: 06 5886 1186)


http://www.kerkenisrael.nl
mailto:webmaster@kerkenisrael.nl

(proponent in de Protestantse Kerk en werkzaam als
theologisch medewerker bij Stichting Steun Messias-
belijdende Joden; van 2018-2023 namens het Centrum

Albert Groothedde

voor Israélstudies werkzaam in Jeruzalem)

Messiaans-Joodse Bijbeluitleg
als inspiratiebron

Verschillende Messiasbelijdende Joden schreven een Bijbelcommentaar. Deze commentaren vormen
een waardevolle informatiebron voor christenen. Voor de predikantsmaster aan de Protestantse
Theologische Universiteit schreef ik een scriptie over Messiaans-Joodse Bijbeluitleg uit de periode

1789-1945, hier enkele lijnen hieruit.

Van christelijke zijde is er een toenemende belang-
stelling voor Joodse Bijbeluitleg. Als het daarom gaat
kunnen Messiasbelijdende Joden een belangrijke gidsrol
vervullen. Zij delen immers hun Joodse identiteit met
het Joodse volk en hun geloof in Jezus Christus met
christenen.

Evangelieverkondiging

Joodse volgelingen van Jezus zijn er de eeuwen door al-
tijd geweest. In de negentiende eeuw neemt hun aantal
substantieel toe. De Jewish Encyclopedia meldt dat zich in
de negentiende eeuw maar liefst 204.542 Joden beke-
ren tot het christendom. Deze trend zet zich voort in de
eerste helft van de twintigste eeuw.

Sommige Joodse bekeerlingen gaan aan de slag als
geestelijke. Zo groeit het aantal voorgangers met een

Er waren tussen 1789 en 1945 verschillende Mes-
siaans-Joodse Bijbeluitleggers actief in Europa. De
meesten werkten in Engeland. Onder hen: Alfred
Edersheim (1824-1889), Adolf Saphir (1831-1891),
Christian David Ginsburg (1831-1914), David Baron
(1855-1926) en Paul Phillip Levertoff (1878-1954).

In Duitsland zijn werkzaam: Johann August Wilhelm
Neander (1789-1850), Joachim Heinrich Biesenthal
(1804-1886) en Jechiél Zwi Lichtenstein (1831-1912).
Messiaans-Joodse Bijbeluitleggers uit Nederland zijn:
Isadc da Costa (1798-1860) en Philippus Samuel van
Ronkel (1829-1890).

Joodse achtergrond in de Anglicaanse Kerk van 8 in 1836
en 104 in 1855 naar meer dan 200 aan het einde van de
negentiende eeuw. Onder hen zijn er ook die zich (deels)
wijden aan Bijbeluitleg.

Bijbelcommentaren

Eeuwenlang zijn er geen Bijbelcommentaren voorhan-
den van Messiasbelijdende Joden. De primeur is wegge-
legd voor Johann Kemper (1670-1716). Tussen 1700 en
1710 vertaalt de gewezen rabbijn het Matthelisevangelie
in het Hebreeuws en voorziet hij het Bijbelboek van
uitleg. Enkele decennia later verschijnt een Hebreeuws
commentaar op Lukas van de messiaanse Jood Heinrich
Christian Immanuel Frommann (?-1735).

In de negentiende eeuw verandert dit. Er verschijnen
verschillende Bijbelcommentaren van messiaans-Joodse
auteurs (zie ook kader). Een van de commentaren is van
de hand van Jechiél Zwi Lichtenstein (1831-1912, niet te
verwarren met zijn geestverwant Isaac Lichtenstein).

Hij verzorgt als eerste Messiasbelijdende Jood in de
geschiedenis een commentaar op het complete Nieuwe
Testament.

Jechiél Zwi Lichtenstein

De wieg van Jechiél Zwi Lichtenstein staat in Bessarabié,
het huidige Moldavié. Jechiél krijgt een klassiek-Jood-
se opvoeding. Als jongeman studeert hij Talmoed en
Kabbala aan een ‘jesjiva’ (Talmoedschool). Naar verluidt
werkt de veelbelovende Lichtenstein vervolgens enige
tijd als chassidisch ‘rebbe’ in Lasi (een stad in het huidi-
ge Roemenié).

Lichtenstein is een fervent lezer. Op een keer tikt hij
voor een gering bedrag een Nieuwe Testament op de
kop. Het leidt tot een ommekeer in zijn leven. Lichten-
stein komt samen met enkele andere Joodse vrienden
tot de overtuiging dat Jezus de Messias is. Dit wordt
door hun omgeving niet geaccepteerd; zij worden
verstoten. Lichtenstein verhuist naar Duitsland; zijn
vrienden keren onder zware druk terug tot het ortho-
doxe jodendom.

In oktober 1868 ontmoet Lichtenstein in Duitsland de

invloedrijke christelijke he-
braist Franz Delitzsch (1813-
1890). Delitzsch is onder

de indruk van de bekeerde
Jood: ‘Einen ungewéhnlichen
Menschen, einen ausneh-
mend grindlichen Kenner
des Talmud und der Kabbala,
aber -was noch mehr ist- eine
den Herrn Jesum als Gottes
menschgewordenen Sohn
briinstig liebende Seele.

Franz Delitzsch

Apologeet

Een belangrijk deel van zijn leven werkt Jechiél Zwi
Liechtenstein als docent aan het Institutum Judaicum
Delitzschianum in Leipzig. Door zijn studenten wordt

hij gekscherend de ‘oude rebbe’ genoemd. Lichtenstein
overlijdt op 12 februari 1912.

Lichtenstein heeft verschillende publicaties op zijn
naam staan, waaronder een Bijbelcommentaar. Zijn
Hebreeuwstalig commentaar op het Nieuwe Testament
verschijnt tussen 1891 en 1904. Het bestond oorspron-
kelijk uit acht delen.

Lichtenstein publiceert bewust in het Hebreeuws en Jid-
disch. Zijn drijfveer is apologetisch: hij verlangt ernaar
het Evangelie te delen met zijn Joodse volksgenoten.
Deze keuze heeft, zo beseft hij ook zelf, een schaduwzij-
de: ‘De Joden kunnen deze werken lezen, maar zij willen
het niet; de gojiem [niet-Joden, AG] willen het lezen,
maar zij kunnen het niet.’

Stamboom

In zijn commentaar op Mattheus gaat Liechtenstein
onder andere in op de structuur van het geslachtsregis-
ter van Jezus. Dit geslachtsregister roept bij christelijke
theologen nogal eens vragen op. Dat is onnodig, stelt
Liechtenstein. Volgens hem is het geslachtsregister op-
gesteld ‘conform alle regels van de Joodse wetenschap.’
Met een uitvoerig beroep op Joodse bronnen toont Lich-
tenstein aan hoe zorgvuldig Mattheus te werk is gegaan.
Daarvoor is een reden, schrijft Lichtenstein. Mattheus

Schaapstoren in de velden van Efratha

moest vanaf het begin anticiperen op elk bezwaar dat
zijn ‘scherpzinnige en spitsvondige tegenstanders’ zou-
den inbrengen.

Een deel van het commentaar van Lichtenstein is voor
christenen goed te begrijpen. Andere overwegingen zijn
onnavolgbaar. Het blijkt voor een man die gepokt en
gemazeld is in het jodendom niet altijd eenvoudig om
zijn overwegingen ook toegankelijk te maken voor een
christelijk publiek.

Desondanks is het betreurenswaardig dat het Bijbel-
commentaar van Lichtenstein tot dusver slechts door
weinigen te raadplegen is. Daardoor loopt de geinte-
resseerde christelijke lezer veel waardevols mis. In
2002 verschijnt er bij een Messiaans-Joodse uitgever

in Jeruzalem een herdruk van zijn commentaar. Naar
verluidt wordt er ook gewerkt aan een Engelse uitgave.
Een loffelijk streven! «

Een van de bekendste messiaans-
Joodse Bijbeluitleggers is Alfred
Edersheim (1824-1889). Verschil-
lende boeken van hem worden
nog steeds herdrukt. Wie de
pennenvruchten van Edersheim
raadpleegt, raakt onder de in-
druk van zijn belezenheid.
Sommige gedachten van Edersheim worden voor-
zichtig ‘mainstream’. Zo wordt in preken en andere
publicaties geregeld gesteld dat de schapen in de
velden van Efratha bestemd waren voor de tempel-
dienst. De herders zouden zelfs in dienst zijn van
het heiligdom. In lijn daarmee, zo wordt vervolgens
betoogd, is het treffend dat hét Lam van God in
dezelfde regio geboren is.

Deze aanname is vaak gebaseerd op Edersheim.
Edersheim grijpt op zijn beurt terug op Sjeka-

liem 7:4. Het blijkt echter dat Edersheim dit gedeelte
uit de Misjna onjuist interpreteert. De brontekst
stelt dat verondersteld mag worden dat schapen die
los rondlopen in het gebied tussen het tempelcom-
plex en de ‘migdal eder’ (vgl. Micha 4:8; naar ver-
luidt een schaapstoren in de buurt van Bethlehem)
ontsnapte offerdieren zijn. Er wordt op geen enkele
manier betoogd dat alle schapen uit de regio Beth-
lehem bestemd zijn voor de offerdienst (hoewel het
aannemelijk is dat een aantal van deze schapen wel
degelijk zal eindigen als offerdier).

Bovenstaand voorbeeld illustreert dat Messiaans-
Joodse Bijbeluitleg inspirerend kan zijn, maar de
lezer ondertussen niet van zijn of haar plicht ont-
slaat om kritisch te blijven.




contact met Jeruzalem

Geert de Korte
(Israélconsulent

& Centrum voor te Jeruzalem)

Israél
Studies

Begin van een nieuw tijdperk

In 1965 gaf de Rooms-Katholieke Kerk het document Nostra Aetate uit. Dit document heeft een grote
invioed gehad op de relatie tussen Joden en christenen. Sterker nog: zonder dit document zou het
werk van het Centrum voor Israélstudies er heel anders hebben uitgezien. Eind vorig jaar stonden we
tijdens een bijeenkomst stil bij het 60-jarig jubileum van dit document. In deze bijdrage meer over de

context, de inhoud en de impact van dit document.

Een van de personen die vertelde over Nostra Aetate was
vader Piotr Zelazko. Hij geeft leiding aan de Hebreeuws-
talige gemeenschap van Rooms-Katholieken in Israél. Hij
vertelde dat dit document oorspronkelijk bedoeld was
als een intern Rooms-Katholiek document, maar dat het
uiteindelijk een veel bredere impact kreeg. De houding
veranderde van veroordeling van het Joodse volk naar
het zoeken van dialoog. Of, om het met de woorden van
Nostra Aetate zelf te zeggen: “Omdat dus Christenen en
Joden zo'n groot gemeenschappelijk geestelijk erfgoed
hebben, wil deze heilige Synode hen aanmoedigen en op
het hart drukken, elkaar beter te leren kennen en meer
te leren waarderen, vooral door middel van Bijbelse en
theologische studies en door een broederlijke dialoog.”

Dramatische verandering

Rabbi David Rosen vertelde in zijn bijdrage een korte
anekdote over Theodor Herzl, de vader van het moder-
ne Zionisme. Herzl kwam in 1904 op audiéntie bij paus
Pius X. Herzl was op zoek naar steun voor zijn ideaal om
een Joodse staat op te richten in het toenmalige Pales-
tina. Toen de paus hoorde over zijn plannen zei hij: ‘De
Joden hebben onze Heer niet erkend, daarom kunnen
wij het Joodse volk niet erkennen.’

Ruim 60 jaar later zegt Nostra Aetate: “Toch blijven de
Joden, volgens de Apostel, aan God, die geen berouw

Vader Piotr Zelazko (foto Cristiano Assun¢éo-CMC)

kent over zijn genadegaven noch over zijn roeping, zeer
dierbaar omwille van de Aartsvaders (Rom. 11:28-29).”
Om het met de woorden van rabbi Rosen te zeggen: “Dit
was een dramatische verandering: van een vervloekt
volk werd het Joodse volk een zeer geliefde oudere
broeder.”

Panel

Nostra Aetate had niet alleen invloed op joods-christe-
lijke relaties, want het spreekt ook over de houding van
de kerk ten opzichte van de moslims. Tijdens de bijeen-
komst nam de Palestijnse professor en vredesactivist
Mohammed Dajani deel aan één van de panels. In 2014
nam hij een groep van 27 studenten mee naar Ausch-
witz. Dit kwam hem op veel kritiek te staan. Later werd
zelfs zijn auto in brand gestoken. Tijdens het panel zei
hij: “Het verleden en het heden behoren toe aan hen die
oorlog maken, maar de toekomst behoort toe aan ons,
de vredestichters en vredebouwers.” Een uitspraak om
in te lijsten!

Ds. Maas Boertien

In de periode dat Nostra Aetate geschreven werd en
verscheen, was ds. Maas Boertien (1923-2005) in Israél.
Hij was in 1960 de eerste christelijk-gereformeerde pre-
dikant die naar Israél werd uitgezonden . Hij kwam daar

Paus Johannes XXIII, die aan de basis stond van een nieuwe relatie
met het Joodse volk.

om als fulltime secretaris
van de United Council

of Churches in Israel
(UCCI) te werken. Dit was
een organisatie die met
elkaar de belangen van
verschillende protes-
tantse kerken in Israél
behartigde.

Op dit moment zijn we
(onder andere onderge-
tekende en Lianne, mijn Boertien

vrouw) bezig met het

digitaliseren en onderzoeken van dit archief. Interessant
is dat we in de archieven van de UCCI uit 1963 lezen

dat zij gevraagd werden wat ze vonden van één van de
meest centrale punten uit Nostra Aetate, namelijk om
het stigma van de Joden te verwijderen dat zij Jezus ge-
kruisigd zouden hebben. Er werd op dat moment verder
niets mee gedaan, omdat het onderwerp nog steeds

in bespreking was in de Rooms-Katholieke Kerk. (Ds.
Boertien was tijdens die vergadering afwezig vanwege
de afronding van zijn proefschrift in Nederland.)

Van wantrouwen naar vertrouwen

In Vrede over Israél, de voorloper van Verbonden, heeft

- toen inmiddels - prof. Boertien in 1986 een terugblik
gegeven op het werk in Israél (jaargang 30, nummer 6,
op www.kerkenisrael.nl). Daarin schrijft hij hoe moeilijk
het was om ontmoetingen te organiseren voor christe-
nen en joden. Dit kwam door het wantrouwen tussen
christenen onderling, maar ook door het wantrouwen
van joodse zijde. Hij schrijft: “Op grond van vroegere
ervaringen konden Joden zich niet voorstellen, dat men
in contacten met hen geinteresseerd zou zijn zonder
verborgen nevenbedoelingen en zonder gebruikmaking
van agressieve zendingstactieken of dergelijke.”

Tijdens de bijeenkomst rond het 60-jarig jubileum van
Nostra Aetate mocht ik het laatste onderdeel van de dag
introduceren. Ik vertelde iets over de studiegroepen van
joden en christenen die samen het Nieuwe Testament
bestuderen en waarvan ik de codérdinator ben.

En wat is er mooier dan om dat ook in de praktijk te
brengen? Zo gingen op deze bijeenkomst joden en chris-
tenen met elkaar in gesprek over Handelingen 4:1-12

en een deel uit Nostra Aetate. Het laat zien hoe er echt
iets is veranderd in de afgelopen 60 jaar. Er is tegen-
woordig gelukkig wederzijds vertrouwen. Tegelijkertijd
is ons werk nog lang niet af. Het wederzijds luisteren

en het beter leren kennen van elkaar is iets dat - wat
ons betreft - nog veel meer in de praktijk gebracht mag
worden, zowel in Nederland als in Israél. «

Andries Knevel

Boekentip

‘Heb jij een boek waarin zo objectief mogelijk en liefst
kort de geschiedenis van Israél en de Palestijnen’ be-
schreven wordt? Tijdens het hoogtepunt (of dieptepunt)
van de oorlog tussen Israel en Gaza werd ik gebeld door
een bezorgde vader die zijn kinderen onder invlioed van
TV-beelden de kant van de Palestijnen zag kiezen.

In mijn kast staan heel wat boeken over het onderwerp,
maar ze zijn lang en soms niet makkelijk leesbaar. 1k
dacht wel een moment aan de boeken van Piet van Mid-
den en een boek wat ik soms aanbeveel: Mijn beloofde
land van Ari Shavit, maar dat is wel vanuit progressief
liberaal standpunt geschreven.

Wat mooi dus dat journalist (en oud collega) Arie Kok,
de handschoen heeft opgepakt en onlangs een boekje
publiceerde met als titel Strijd om een land. Israél-Palesti-
na in 100 vragen en antwoorden.

Hij heeft de meeste antwoorden zelf bij elkaar gezocht,
maar bij een paar onderdelen de expertise ingeroepen
van Bart Wallet, Joas Wagemakers en Dineke Houtman.
Kok vertelt heel kort over de geschiedenis van het
Joodse volk vanaf Abraham, maar zoomt al snel in op de
ontwikkelingen vanaf 1896. Bart Wallet behandelt een
paar lastige vragen over de Nakba. En doet dat wijs en
afgewogen.

Is het mogelijk om objectief de recente geschiedenis te
beschrijven? Ik meen dat Arie Kok daar in geslaagd is en
als zodanig zal ik de verontruste vader tippen.

Wel miste ik een paar vragen over de (in mijn ogen) vele
keren dat de Arabieren (Palestijnen) een eigen staat
hadden kunnen krijgen. Ik hoef dan alleen maar de
jaartallen 1937 (Peel), 1947/48, 1967/1968 (Chartoem),
2000/2001 (Clinton, Camp David) en 2006/2008 (Ehud
Olmert) te noemen.

Onlangs heeft oud president Clinton via verschillende
media nog eens verteld dat de twee staten oplossing in
2000 onder handbereik lag. Op het beslissende moment
krabbelde Arafat terug.

Enfin, in een tweede druk moeten er toch nog een paar
vragen bij, want het boek vertelt nog niet over de vrijla-
ting van de laatste gijzelaars en het plan Trump. Al met
al: wat een goed idee van Arie Kok, hij zal er veel vaders
mee helpen. «



(Andrey Mironov, Wikimedia)

Zachtmoedigen erven de aarde

De zaligspreking dat de zachtmoedigen de aarde zullen erven komen we tegen in de Bergrede.
Volgens Mattheus ontliep Jezus de luisteraars die naar Hem toe waren gekomen. Jezus ging de berg
op en begon zijn leerlingen te onderwijzen. Volgens Lukas ging Jezus naar de berg om daar eerst

te bidden. Daar bleef Hij de hele nacht in gebed tot God. Toen het dag geworden was, riep Hij zijn
leerlingen bij zich en koos er twaalf van hen uit. En toen Hij met hen afgedaald was, bleef Hij staan

op een vliakke plaats en begon te onderwijzen.

Ondanks dit verschil is duidelijk dat beide versies herin-
neren aan de wetgeving op de berg Sinai. Mozes daalde
af van de berg Sinai en begon vervolgens aan de voet
van de berg het volk te onderrichten. MattheUs verwijst
hiernaar door een letterlijke aanhaling van Exodus 19:3,
waar staat dat Mozes de berg opgaat. Zo gaat ook Jezus
de berg op, zegt MattheUs 5:1. De Griekse tekst van Mat-
theUs is een letterlijke aanhaling van de woorden over
Mozes uit de Griekse vertaling van het Oude Testament,
de Septuaginta.

De nieuwe Mozes

Op deze manier wordt Jezus dus getekend als Degene
die in de voetstappen van Mozes treedt - een nieuwe
Mozes. Zo laat Mattheds in feite zien dat de woorden
van de Bergrede te beluisteren zijn als de nieuwe ver-
bondswoorden van God. Dat is de parallellie: Jezus is de
nieuwe Mozes, zijn woorden vormen de nieuwe Thora.
Toch zijn er ook verschillen: Mozes gaat de berg op, en
op de berg leert God hem. Mozes moet de woorden van
God vervolgens doorgeven aan het volk. Als Jezus de
berg opgaat, leert Hij het volk zelf met gezag. Jezus hoeft
niet eerst onderwezen te worden. Bij Mozes moest het
volk vervolgens op grote afstand blijven. Als Jezus de
berg opgaat, mag het volk dichtbij komen.

De nieuwe verkiezing

Dan begint Jezus te spreken. De inzet wordt gevormd
door de ‘zaligsprekingen’. Wie worden hier ‘zalig’ gespro-
ken? Wie horen er bij het komende rijk van God? Ook
hier is er een grote overeenkomst met de verkiezing

van God in het Oude Testament. Waarom koos God zijn
volk Israél? ‘Niet omdat u talrijker of sterker was, maar
omdat de HEERE u liefhad’, zegt Mozes tegen het volk in
Deuteronomium 7:7,8.

Jezus laat precies hetzelfde zien. Niet vanwege een kwa-
lificatie van mensen, omdat ze sterk zijn, of zo goed kun-
nen geloven. Nee, Jezus spreekt hén zalig die ‘arm van
geest en zachtmoedig zijn". Zij mogen zich burgers van
het rijk van God noemen. Zij worden ‘zalig’ (makarios)
genoemd. Zij worden gelukkig geprezen, nog voordat

ze iets gepresteerd hebben. Ook daarin ligt een parallel
met de verbondssluiting op de Sinai.

Het land beérven

Vervolgens lezen we in vers 5: ‘Zalig zijn de zachtmoedi-
gen, want zij zullen de aarde beérven'. Deze zaligspre-
king dient gelezen te worden tegen de achtergrond van
Psalm 37:11, waar we lezen dat de zachtmoedigen de
aarde zullen beérven. Met de Griekse vertaling van het
Hebreeuwse woord ‘zachtmoedig’ wordt de mens aan-

samen luisteren

‘Zalig zijn de zachtmoedigen, want zij zullen de aarde beérven.’

(Matthelis 5:5)

geduid die zich tegenover God als knecht voelt en zich
stil en zonder protest aan Hem ondergeschikt maakt.
Degenen die dat kunnen opbrengen en kunnen wachten,
zullen (volgens Psalm 37:9-11) het land beérven.

De oudtestamentische ‘zachtmoedigheid’ is gebaseerd
op de uiteindelijke hoop dat God recht zal spreken en

de zachtmoedigen op aarde zal verlossen. Zachtmoedig-
heid is in de kern een zaak van geloof. Van overgave aan
de Here God. Ook daarin is er een duidelijke verbinding
tussen Mozes als middelaar van het Oude Testament

en de Middelaar van het Nieuwe Testament. Jezus zegt:
‘leer van Mij dat Ik zachtmoedig ben en nederig van hart;
en u zult rust vinden voor uw ziel’ (Mattheus 11:29). Dat
is de weg die Jezus wijst.

Langs die weg zul je de aarde beérven, zegt Hij. Het
woord dat Jezus voor ‘aarde’ gebruikt kun je vertalen
met ‘land’, ‘bodem’, of ‘grond’. Het concept ‘land’, ‘aarde’
komt telkens terug in de Bijbel. Het heeft soms een heel
algemene betekenis, maar het kan ook gebruikt worden
voor een specifiek land. Het begint in Genesis 1:1 waar
we lezen dat God ‘de aarde’ heeft geschapen. De mens
had de opdracht gekregen om de aarde te bewerken en
te bewaren. Vervolgens gebruikt Genesis 12:6,7 hetzelf-
de woord voor de belofte van God aan Abraham dat Hij
hem ‘dit land’ aan zijn nageslacht zal geven. Later beloof-
de God aan David ‘Ik heb aan Mijn volk, aan Israél, een
plaats toegewezen en het daar geplant, zodat het in zijn

(Rembrandt, Wikimedia)

Ton van der Wekken
(chr. geref. predikant en
voorzitter deputaten
Kerk en Israél)

eigen gebied woont en niet meer heen en weer gedreven
wordt’ (2 Samuel 7:10).

Ook in tijden van oordeel, straf en ballingschap blijft de
boodschap van de terugkeer naar ‘het land’ een bood-
schap van de profeten. Nadat de Here gesproken heeft
over de verbanning van Israél onder de volken, verklaart
Hij: ‘Ik zal hen terugbrengen in hun land, dat Ik hun va-
deren gegeven heb’ (Jeremia 16:15).

Voor Israél en de volkeren

Wanneer Jezus in Mattheus 5:5 belooft dat de ‘zacht-
moedigen’ de aarde zullen beérven, sluit dit aan bij deze
boodschap van de profeten. Tegelijk zet Hij deze belofte
in de context van het koninkrijk van God, dat nabij is.

In feite krijgt deze belofte zo twee dimensies. Enerzijds

Tekst met twee dimensies

gaat het om de belofte aan Israél, dat op deze manier
inderdaad mag wonen in het door God beloofde land.
En anderzijds gaat het ook om de volkeren, die mogen
delen in de zegeningen van het verbond. Zo krijgt de
belofte van land in Christus een verdieping: het ware
erfdeel is deelhebben aan Gods koninkrijk en de ver-
nieuwde aarde. Gelovigen uit de volken mogen daarin
delen, samen met de heiligen, d.w.z. het oude volk van
God. Ze worden mede-erfgenaam (Efeziérs 3:6). De ver-
vulling van de bijzondere belofte aan Israél zal leiden tot
een zegen voor de hele wereld.

Dit perspectief bewaart voor twee uitersten. Het gaat

in Matthedus 5:5 niet alleen over het concrete land voor
Israél. Maar het gaat ook niet alleen over het uitzicht dat
de gelovigen uit de volkeren uiteindelijk de gehele aarde
zullen beérven. Beide dimensies worden hier aan elkaar
vastgemaakt. God is trouw aan wat Hij Israél beloofde,
en tegelijk wordt deze belofte verbreed. Zo blijkt dat
Gods trouw aan Israél voor alle volkeren tot zegen is. «

Gespreksvraag:

Sommige mensen zien de huidige terugkeer van het
Joodse volk naar het land als een teken van Gods blijven-
de trouw en als onderdeel van Zijn heilsplan. Anderen
benadrukken dat de diepste vervulling van de landbelof-
te geestelijk is - niet in territoriale grenzen, maar in het
komen van Gods Koninkrijk door de Messias. Hoe kijkt u
daar tegenaan?



10

samen werken

Onze Vader...

Jezus leerde zijn discipelen God in het gebed aan te spreken als Vader. Daarom bidden christenen
tot op de dag van vandaag ‘Onze Vader, die in de hemelen zijt...’

In christelijk Bijbelonderwijs en pre-
diking wordt daarover regelmatig
gezegd dat deze intieme manier van
aanspreken van God uniek is voor
Jezus. Het is dankzij Hem, zo wordt
dan gezegd, dat we God niet alleen
als Schepper, Heer en Koning mogen
aanspreken, maar ook als Vader.

Joodse gebeden

Toch blijkt Jezus niet alleen te staan
in het aanspreken van God als
Vader. Dit gebeurt in heel veel meer
vroegjoodse gebeden uit ruwweg de
tijd van het Nieuwe Testament. We
vinden daar voorbeelden van in de
Dode Zeerollen en in boeken als 3
Makkabeeén, alle geschreven véér
het begin van onze jaartelling.

In de Hebreeuwse tekst van de slot-
psalm in Wijsheid van Jezus Sirach
(ca. 180 v.Chr.) verwijst de dichter
naar een gebed in nood: “lk verhief
mijn stem tot de Heer: ‘U bent mijn
vader, verlaat mij niet op de dag van
mijn nood, nu niemand mij tegen
hoogmoedigen helpt.” (Sir. 51:10).
Ook in de Talmoed vinden we ge-
beden tot God als abba, Vader (zie
bijv. b. Taan. 23b). Tot op de dag van
vandaag is het binnen het Joden-
dom niet uitzonderlijk God als Vader
aan te spreken, bijvoorbeeld in het
gebed Avinoe Malkenoe ‘onze Vader,
onze Koning', dat tussen Rosj Hasja-
na en Jom Kipoer gebeden wordt.

Tegenoverstelling

Dat Jezus met het aanspreken van
God als Vader iets nieuws deed,
klopt dus niet. Toch is die gedachte
in christelijke kring wijdverbreid. Dit
is symptomatisch voor een breder
voorkomend fenomeen in christelijk
Bijbelonderwijs: Jezus wordt tegen-

James Tissot, Jésus se retira la nuit sur la
montagne (1886-1894), Brooklyn Museum)

over zijn volksgenoten geplaatst. Dit
gebeurt op allerlei manieren, het
beperkt zich niet tot gebed. Dat is
tenminste wat Amy-Jill Levine laat
zien in haar bijdrage in het Nieuwe
Testament met Joodse toelichtingen
(2024).

Karikatuur

Zo'n tegenoverstelling is om meer-
dere redenen problematisch. In de
eerste plaats maakt het van het
jodendom een karikatuur. Dat geldt
niet alleen bij het voorbeeld dat ik
hierboven heb uitgewerkt, maar ook
bij de voorbeelden die Levine be-
spreekt. In de titel van haar bijdrage
verwijst zij naar het negende gebod,
dat er positief gezegd op neerkomt
dat je je naaste recht moet doen.
Daar ligt precies het probleem van
karikaturen: die doen de naaste
geen recht.

(lector ‘Het Joodse karakter van
het NT en de joods-christelijke
ontmoeting’ aan de CHE)

Marco Rotman

De Joodse Jezus

Een Jezus die uniek is en zich op
allerlei manieren van zijn volksge-
noten onderscheidt, is om nog een
reden problematisch. Want in feite
is dit een “ontjoodste” Jezus. Juist
het christelijk belijdenis dat Jezus
waarlijk mens geworden is, dat Hij
deel is geworden van de menselijke
geschiedenis, maakt dat zijn men-
selijke gestalte in die geschiedenis
ertoe doet, dus ook zijn identiteit als
Jood.

Het Jood-zijn van Jezus is theolo-
gisch gezien geen toeval. God is zijn
weg begonnen met Abraham en het
volk dat uit hem voortkwam. Het
Nieuwe Testament plaatst Jezus
nadrukkelijk in die geslachtslijn.
Gods beloften uit de Tenach worden
werkelijkheid in Jezus. Een Jezus die
tegenover zijn volksgenoten wordt
geplaatst, een “ontjoodste” Jezus,
doet de heilsgeschiedenis geweld
aan en maakt Jezus los van de weg
van Gods beloften.

Pleidooi

Het mag duidelijk zijn welk pleidooi
ik hier wil voeren: waak er in chris-
telijke Bijbeluitleg en prediking voor
om Jezus tegenover zijn volksgeno-
ten te plaatsen. Jezus was uniek in
dat Hij Gods Gezalfde is, de Messias.
In heel veel andere opzichten was
Hij niet anders dan zijn volksgeno-
ten. Bijvoorbeeld dus in het gebed,
waarin Jezus net als zijn mede-Joden
God op intieme wijze aansprak als
Vader. «

opvallende vogels

Verbonden door de vioed

Het land Israél is door zijn unieke ligging een paradijs voor natuurliefhebbers. Het heeft door het
afwisselende landschap ook een grote biodiversiteit. Als schakel tussen drie werelddelen ligt het
land op één van de belangrijkste vogeltrekroutes van de wereld. In de Bijbel worden ruim 35 soorten

genoemd. In deze bijdrage duif en raaf.

De duif en de raaf zijn door de geschiedenis van de zondvloed met elkaar verbonden
(Genesis 8). Noach laat twee vogelsoorten uit de ark vliegen, om te ontdekken of het
water voldoende gezakt was. De duif, natuurlijk vanwege zijn uitmuntende oriéntatie.
Hij weet precies waar hij naartoe moet vliegen. De raaf, omdat deze bekend staat als
de meest intelligente vogel die er is.

De duif is de meest genoemde vogel in de Bijbel.
Het voert te ver om ze allemaal te noemen.
Maar ik wil er wel op wijzen dat zelfs het geluid
dat de duif maakt, apart vermeld wordt in Jesaja
38: 14 en Jesaja 59: 11 als een roepend, smekend

geluid.

De Palmtortel, ook wel Senegalese Tortel ge-
noemd, is de oosterse variant van onze Turkse
Tortelduif. Je komt hem in Israél eigenlijk ook

overal wel tegen.

YW~

Waaierstaartraaf

In het Hebreeuws luidt de naam van deze vogel ‘Oreb’.
Verschillende uitleggers verbinden het met de kleur van
de vogel ‘zwart’. Maar eenvoudiger is het om het te zien
als klanknabootsing. Wat wij ook doen bij de namen van
koekoek en tjiftjaf. Maar ook bij andere kraaiachtigen,
zoals: ekster, kraai, kauw en dus ook raaf.

Wanneer raven roepen, is er vaak wat aan de hand.
Zowel mens als dier weet daar in de natuur gebruik van

te maken.

Rond het gebied van de Dode Zee (Massada en Engedi)
kun je twee bijzondere ravensoorten tegenkomen:

Bruinnekraaf en de Waaierstaartraaf.

(deputaat en vogelliefhebber)

11



12

gelezen

Met twee woorden spreken

Arco den Heijer

We moeten met twee woorden spreken over Israél: ze zijn ‘geliefden om der vaderen wil’ maar ook
‘vijanden vanuit het evangelie’ (Rom. 11:28 - maar bij Paulus in omgekeerde volgorde!). Dat stelt Huib
Wilschut in zijn boek over Israél in Rom. 1-4 en 9-11. Zijn exegese bevat veel waardevols, maar zijn
interpretatie van ‘heel Israél’ in Rom. 11:26 overtuigt mij niet. Bovendien wordt in dit boek inderdaad
alleen ‘over’ Israél gesproken: Joodse bronnen of gesprekspartners komen nauwelijks aan bod.

Het boek bestaat uit drie delen:
eerst een exegese van Romeinen
1-4, waaruit duidelijk wordt dat er
tussen Jood en heiden een verschil
in heilshistorische volgorde zit, maar
geen verschil in het aangewezen zijn
op Gods genade in Christus voor
behoud. In het nieuwe verbond delen
niet-Joden in het verbond van God
met Abraham.

Het tweede deel is een ‘intermezzo’
waarin Wilschut in discussie met Wil-
lem Ouweneel (‘eenzijdig letterlijk’)
en Mart-Jan Paul (‘gematigd letter-
lijk) zijn visie geeft op de verhouding
tussen Oude en Nieuwe Testament,
op belofte en vervulling. De belof-
ten uit het Oude Testament werden
gegeven in concrete beelden om een
appel te doen op de hoorders toen;
vervolgens werden ze steeds in nieu-
we contexten ‘getipdatet’, ook in het
Nieuwe Testament. Je kunt daarom
niet achter het Nieuwe Testament
teruggrijpen op de letterlijke beteke-
nis van de beloften.

Landbelofte

Over de landbelofte schrijft Wilschut
in zijn intermezzo (op basis van heel
het Nieuwe Testament, niet vanuit
Romeinen): Pinksteren was Gods
‘verhuisdag’ (147) van de tempel naar
de christelijke gemeente; het land
Israél is niet langer het ‘verbondserf’
(149), maar Wilschut erkent wel Gods
voorzienigheid in het geven van een
eigen land aan de Joden in 1948.

Het intermezzo heeft één uitleg van
Romeinen 9-11, de mogelijkheid van
een ‘toekomstig messiaans heilsrijk

MET TWEE
WOORDEN
SPREKEN

voor Israél alleen’ op voorhand uit-
gesloten (p. 132). In de uitleg van Ro-
meinen 9-11, deel drie van het boek,
zit veel moois: Wilschut ziet hier de
diepe verbondenheid van Paulus met
zijn volksgenoten en Gods trouw aan
een rest die ‘de toekomst van een
compleet Israél’ in zich bergt (p. 257).

Paulus’ hoop

Toch verwacht Wilschut geen collec-
tieve bekering van Israél. Zolang de
volheid der heidenen nog niet inge-
gaan is, kunnen individuele Joden tot
bekering komen uit jaloezie op de
heidenen. Daarna volgt het laatste
oordeel. Dan wordt ‘heel Israél’
gered: het geheel van alle gelovige Jo-
den uit de oude en nieuwe bedeling.

Dat zal dan als een compleet volk
aanwezig zijn op de nieuwe aarde.
Volgens mij doet Wilschut hier Pau-
lus’ hoop tekort: de huidige toestand
van een gelovige rest is voor Paulus
niet het eindpunt, hij verwacht een
herstel voor ‘heel Israél’ - dat moet
dan toch meer zijn dan alleen de
oudtestamentische gelovigen + de
huidige rest.

Daarmee spreekt Wilschut niet alleen
‘met twee woorden’, maar hinkt hij
ook op twee gedachten. Enerzijds
erkent hij dat het Israél blijvend tot
eer strekt dat de Messias uit haar
voortkwam (p. 343). Anderzijds
spreekt hij over Gods ‘Israél-project’
(p. 85) als een tijdelijke versmalling
van Gods plan met de wereld. Over
Israél als Gods project spreken, is
taal van heidenchristelijke theologie,
die de Bijbel vreemd is. Meer ‘met’in
plaats van ‘over’ Israél spreken zou
hier geholpen hebben.

Indringende woorden

Toch ook waardering. Op twee
gedachten hinken is misschien niet
zo verkeerd in onze gepolariseerde
tijd. In het ‘pro-Israél-kamp’ worden
Paulus’ indringende woorden over de
takken die van de olijffboom afgerukt
zijn gemakkelijk gebagatelliseerd.
Wilschuts pleidooi om met twee
woorden te blijven spreken, verdient
een serieus gesprek.

N.a.v. Huib Wilschut, Met twee
woorden spreken. Over Israél in de
brief aan de Romeinen, uitg. Eburon,
Utrecht 2025, 361 blz., € 29,95.



