Wees niet hoogmoedig, maar vrees.
Preek voor Israélzondag drs. W.P. de Groot, Oosterhout

Opmerkingen vooraf. Deze preek kan worden gelezen op een Israélzondag (de eerste zondag in de
maand oktober). De preek is echter zo geschreven dat hij eventueel ook goed kan worden gebruikt op
een andere zondag in het jaar.

Op de Israélzondag, maar nog meer op een andere zondag in het jaar, is het wel aanbevelenswaardig
dater voorafgaand aan de preek op wordt gewezen dat in deze dienst speciale aandacht wordt
gegeven aan onze relatie met Israél. Omdat vaak bij het woord “Israél” allereerst aan de staat Israél
wordt gedacht, verdient het ook aanbeveling omte zeggen dat in deze preek de gemeente bij het woord
“Israél” vooral aan het volk Israél moet denken. Bedoeld is het joodse volk dat in de bijbel wordt
genoemd en door de eeuwen heen wereldwijd verbreid is.

Om de dienst nog meer in het teken van de relatie van Kerk en Israél te zetten, zou rond deze dienst
aan de gemeente informatie kunnen worden verstrekt over het werk van de deputaten “Kerk en Israél”
en het Centrumvoor Israélstudies, waar onze kerken in participeren. Voor ideeén hiervoor is het
nuttig omde hiernavolgende websites van beide instanties te raadplegen.

www.kerkenisrael.nl en www.centrumvoorisraelstudies.nl W.P. de Groot

Tekst: Romeinen 11 vers 20 B:
NBG: Wees niet hoogmoedig, maar vrees!
HSV: Heb geen hoge dunk van uzelf, maar vrees.

Liturgie:
Bijbellezing: Romeinen 11: 11 — 24 en 33 — 36. (NBG of HSV)

Er kan bij deze preek worden gedacht aan de volgende liederen:
Psaim80 vers 1, 6en7 (NB) (1, 9en11 OB)

Psalm 87 (NB of OB)

Psalm 90: 1en8 (NB) (1 en 9 OB)

Psalm 105: 1, 2en 3 (NB) (1,4 en5 OB)

Psalm 131 (NB of OB)

LvdK 68 (Lofzang van Simeon)

LvdK 305

Wees niet hoogmoedig, maar vrees.

|

Hoogmoed! Nee, je wilt niet graag dat ze je daar van beschuldigen. Dat is een nare eigenschap, waar
ze ons niet van moeten verdenken. Het was zelfs één van de zeven zonden die in de middeleeuwse
theologie genoemd werden als hoofdzonden. Hoogmoed, daar hebben we een hekel aan. Hoogmoed is
de overschatting die mensen kunnen hebben van zichzelf en hun mogelijkheden. Het s het gevoel
meer te zijn dan een ander, het gevoel beter te zijn of groter of voornamer. Nee, daar moeten ze ons
niet van beschuldigen enwe protesteren wanneer dat toch gebeurt.

En toch. ... Hoogmoed sluipt snel bij mensen binnen. Bij kinderen zie je het al. Wanneer ze
vergelijkingen maken en conclusies trekken die goed uitvallen voor henzelf: ons huis is groter, onze
auto is sneller, onze tuin is mooier....... Volwassenen presenteren het vaak geraffineerder, meer
verhuld, maar het blijft hoogmoed. Ook die terloopse opmerkingen waarin je je eigen kwaliteiten
vergelijkt met die van anderen, die het minder goed doen.

De kerk is er ook regelmatig niet aan ontkomen om bij verschillen en conflicten een hoogmoedige
houding te tonen. Zelfs waar door oprechte liefde voor de waarheid wegen uiteen gingen, konden
kerkmensen soms ertoe overgaan om uit de hoogte en minachtend te spreken over anderen. De


http://www.kerkenisrael.nl/
http://www.centrumvoorisraelstudies.nl/

bedoeling was dan om aante geven dat het bij die anderen niet veel voorstelde. Die anderen konden
zich wel wat verbeelden, maar eigenlijk was de godsdienst bij hen van weinig waarde.

lets van zo’n houding was er al bij sommige christenen na de breuk die zich in Gods volk voordeed na
Jezus’ opstanding: de diepe scheiding tussen de joodse synagoge en de christelijke kerk. Velenin de
synagoge wilden Jezus helaas niet als de messias erkennen. Dit bewerkte een breuk die diepe pijn gaf
bij veel volgelingen van de Here Jezus. Maar helaas klonken er ook spoedig geluiden van de kant van
de kerk, die neigden naar hoogmoed. Daarom waarschuwt Paulus hiertegen. Speciaal doet hij dat in de
tekst van vandaag.

De apostel reageert op wat hij waarnam in de gemeente van Rome. Daar bleek een groep christenen
met een verkeerde, nogal hooghartige houding naar het jodendom te kijken. Dat had voor hen
helemaal afgedaan. VVroeger had God zich wel speciaal met het joodse volk bemoeid, maar dat was
volgens hen nu voorbij. Dat was verleden tijd. Dat was nu toch achterhaald? Nu gaat God
waarschijnlijk toch alleen verder met de christelijke gemeente? Zulke gedachten en vragen gingen bij
sommigen in Rome min of meer rond.

Paulus bestrijdt echter deze eigengereide voorstelling dat God geen bemoeienis meer heeft met het
joodse volk. “ Heeft God Zijn volk verstoten? Volstrekt niet!” Zo begint hoofdstuk 11. Als één ding
voor de apostel vast staat, dan is het Gods blijvende trouw aan Zijn volk. De apostel gaat nog verder.
Wat God niet afschrijft, mogen wij ook niet afschrijven. Dat gebeurt echter wel wanneer mensen zich
met een hoge dunk van zichzelf verheffen boven Israél, als een afgedane zaak.

Helaas is deze hooghartige houding vaker voorgekomen in de twintig eeuwen die op Paulus’ tijd
volgden. Denk maar aan de verguizing en de vervolgingen die de joden te verwerken kregen. Denk
eraan dat de kerk zichzelf als een complete vervanging van Israél ging zien. Israélhad als volk van
God voor velen afgedaan. Van blijvende beloften van God voor dit volk wilde men vaak niet meer
weten.

Tegen die hoogmoed moeten we ook in onze tijd blijven waarschuwen. Omdat hoogmoed altijd zonde
is, maar zeker in onze verhouding tot Israél. Met Israél bedoel ik in deze preek dan vooral het volk van
de Joden, wereldwijd. En als u goed luistert zult u in deze dienst ook merken dat het om meer gaat dan
alleen eenvermaning tegen een nare eigenschap. Het gaat zelfs om het hart van ons geloof! Een preek
over dit volk is meer dan een beschouwing over een bijzonder volk. 1k hoop dat u door de preek heen
ontdekt dat het gaat om een boodschap voor uw en mijn persoonlijke geloof!

1

Tegen de hoogmoedige houding verzet Paulus zich sterk in vers 17-19, vlak voor de tekst. Daar
gebruikt hij het beeld van takken die op een olijfooom zijn ingeént. Zo is de gemeente van Christus als
vreemde takken geént op een oude boom, de boom van het verbond, dat God eens begon met Abraham
en met zijn nageslacht, het volk der joden. Daar ligt de wortel. Wij zijn slechts takken. En zoals het
geldt van iedere boom, geldt het ook hier: niet wij, als takken, dragen de wortel, maar de wortel draagt
ons.

Het is voor Paulus duidelijk dat God in Israélzijn werk eeuwen terug begon en dat Gods trouw
inhoudt dat Hij Zijn werk blijvend voortzet. Die trouw betekent tevens dat Hij bij de voortzetting van
Zijn werk het beginpunt niet vergeet. De verbondsrelatie van God met Zijn volk blijft de ondergrond
van Gods doorgaande werk in Israélenvia hen in de christelijke kerk, wereldwijd. Door het werk van
Jezus Christus en door het geloof in Hem mag de kerk zich ingeplant weten bij wat God deed in Israél.
Dat houdt in dat wij zodoende met Israél “voorgoed verbonden” zijn. Die twee woorden vertellen
precies wat Paulus bedoelde. “VVoorgoed verbonden”. Zo heet ook de brochure die de deputaten voor
Kerk en Israél onlangs uitgaven.

Bij het beeld van die olijfoboom voegt Paulus nog iets verrassends toe. Hij beschrijft een omgekeerde
gang van zaken: een wilde tak is hier op eentamme boom geént. In de tuinderspraktijk is het juist
andersom. Daar worden takken van tamme planten geént op eenwilde boom. Dan kan die wilde boom
zijn bruisende kracht in de tamme tak inbrengen. God verricht nu een wonder. De oude tamme boom
van Zijn verbond doet juist in wilde loten, d.w.z. in gelovigen die uit de heidenen komen, iets moois
groeien. Dat betekent dus dat wij in Nederland, hoewel oorspronkelijk heidenen, toch mogen delen in
Gods werk. Dit is het wonder van Gods goedheid en genade. Wij kregen die plaats door inlijving in
Gods werk, dat ooit begon in Israél.



In zeker opzicht zijn wij daardoor te typeren als mensen op eentweede plek en in zekere zin dus “van
een tweede rang”. Nou, dat wil je toch niet graag horen in de kerk! Stel je voor: een tweede plaats voor
ons! Datklinkt als een belediging. Maar in historisch perspectief gezien is het wel zo. Gods eerste
keus is Israél.

Stellig mogen wij geloven dat wij dankzij de Here Jezus Christus nu ook helemaal bij Gods volk
mogen horen. Wij zijn gelukkig geen buitenstaanders meer, maar inwonend in Gods huis. Samen met
Israél hebben wij in één Geest toegang tot God, de Vader. Zo staat het in Efeziérs 2. Maar dat neemt
niet weg dat Paulus ons tegelijk die boom voorhoudt, waarin wij zijn ingeplant als wilde takken. Dat
wil zeggen dat wij onverdiend, door Gods genadig ingrijpen in de loop van de tijd, hierin een plek
kregen. Geen reden dus om hoog van de toren te blazen. Wij mogen wel meedoen. Maar dat is door
Gods genade alleen.

In die oude boom van Gods werk zijn wel grote gaten gevallen toen Israél de weg van de HERE niet
wilde gaan. God kwam toen namelijk tot het volk met Zijn oordeel. Er werden daardoor bij Israél
takken weggebroken uit hun boom. Dat is telkens gebeurd. Paulus zag het met verdriet gebeuren.
Open plekken zijn er zodoende in de boom.

Maar dit volk is er toch nog altijd! Veel volken verdwenen door de eeuwen heen. Maar Israél, dat wil
zeggen: hetvolk vande joden, bestaat nog steeds. Dat is het duidelijke signaal van Gods trouw
tegenover Zijn volk, waarmee Hij eens Zijn verbond begon.

God de HERE is via Israél ook naar andere volken gegaan. Hij plantte toen gelovigen uit allerlei
volken op de open plekken waar takken waren weggekapt; deze inplanting deed Hij tussen bestaande,
oorspronkelijke takken van die oude boom. Zo luidt Paulus” beeldspraak. Dit gebeurde dankzij Jezus’
werk, omdat Hij door Zijn verzoenend sterven dit mogelijk maakte. Zo mogen wij nu samen met Israél
delen in Gods beloften.

Maar heel deze gang van zaken onderstreept wel dat wij, christenen uit de heidenen, onze positie
moeten leren kennen als oorspronkelijke buitenstaanders. Wij mochten in de loop der tijd erbij gaan
horen, maar door Gods genade alleen. Juist daarom is hoogmoed tegenover het volk van Gods eerste
initiatief zo verkeerd. Hier past alleen een houding van ootmoed en nederigheid, met dankbaarheid
tegenover God.

i

Die houding moeten christenen steeds weer leren. In Rome moest men dat toen al leren. Heeft de kerk
het geleerd? Hebbenu en ik het geleerd?

De houding die de kerk heeft ingenomen tegenover Israélis helaas vaak geen houding geweest van
ootmoed. Eerder het omgekeerde. In plaats van een leven met een dankbare houding ten aanzien van
de wortels van Gods verbond, vervuld met liefde voor Israél, was er vaak in de kerk een bewust zich
afzetten tegen het joodse volk. Men voelde zich daar ver boven verheven. Zelfs de datum van ons
paasfeest mocht niet meer samenvallen met die van het joodse feest. Europa heeft een dramatische
geschiedenis gehad van zonden vol eigengereidheid en zelfverheffing van de christelijke kerk
tegenover de joodse gemeente. Vaak gingen christelijke leiders voorop in de verguizing van het joodse
volk. En tevens moeten we de vraag onder ogen zien hoe dit alles heeft meegewerkt aan een klimaat
waarin de vreselijke verschrikkingen van Auschwitz konden gebeuren. Hoe kon zoiets ergs gebeuren
in het christelijke Europa? Omdat velen, ook in de kerk, eigenlijk van het jodendom af wilden. Maar je
kunt er niet van af! Omdat tak en boom en wortel in Gods plan verbonden blijven.

Wordt dit onder ons echt beseft? Waarschijnlijk zullen weinigen het falen van de kerk openlijk
ontkennen. Of misschien denkt u: die fouten van vroeger maken wij niet meer. Wij zullen geen Joden
vervolgen. Maar daarmee zijn wij nog niet op het niveau van Paulus, wanneer hij spreekt over zijn
volk enover de takken die in de olijfboom zijn ingeént.

In Paulus’ woorden Klinkt enerzijds veel verdriet over Israél dat Zijn messias niet aanvaardde. Maar
tegelijk is er anderzijds bij hem een afkeer van iedere zelfverheffing tegenover Israél. Ook hoor je bij
hem de duidelijke ondertoon van verwondering bij alles wat God gedaan heeft en nog steeds doet bij
Zijn volk.



Juist als we de Here Jezus Christus hebben leren kennen als onze enige Redder uit de verlorenheid,
leren we ootmoed en verwondering dat wij ook er bij mogen horen. Als ingeplante takken op open
plekken, zien wij dat er door genade voor zondaren een plaats is bij Gods volk. Dan zal elke vorm van
geestelijke hoogmoed uit ons leven verdwijnen. En zeker de hoogmoed tegenover het volk waar God
ooit met Zijn verbondsinitiatief begon.

Zonden van hoogmoed steken juist als het gaat om onze verhouding ten opzichte van het volk Israél
helaas snel de kop op. Wat weten we het snel beter! Het kan ook in de kerk gebeuren dat men vindt dat
nu na meer dan een halve eeuw het praten over de vernietigingskampen en over de holocaust, wel een
keer voorbij kan zijn. Alsof het joodse volk nu geen recht van spreken meer heeft om ons aan deze
dramatische geschiedenis te herinneren. Zou daarmee weer niet een nieuwe vorm van hoogmoed
tegenover Israél de kop opsteken? Hebben wij werkelijk begrepen hoe onze houding ten opzichte van
Israélis geweest? Enis de gemakkelijkheid waarmee veelvan ons falen in het verleden soms wordt
genegeerd niet een nieuwe vorm van hoogmoed in onze fase van de geschiedenis? Wij leven in een
tijd waarin alleen ootmoed en bescheidenheid ons op dit punt passen.

Contacten met Israél, zonder hoogmoed, in een geest van bescheidenheid zijn nodig. Kandat? En kun
je daarbij ook duidelijk blijven in ons getuigenis over de Here Jezus Christus? De deputaten voor Kerk
en Israélwillen dit alles beslist blijven doen. Ze gebruiken daarom graag de woorden “luisteren”,
“dienen” en “getuigen”. Zo willen ze hun werk doen. Bescheiden, dienstbaar en tegelijk in hun
optreden duidelijk over Christus en Zijn betekenis voor de mensen.

v

Ootmoed en bescheidenheid. Nee, dat is niet bedoeld om de ernst van de boodschap van de bijbel te
verkleinen. En het is helemaal niet bedoeld om de betekenis van de Here Jezus Christus te versmallen.
Jezus is de enige weg tot behoud. Dat moeten we als kerk blijven belijden, ook bij het joodse volk.
Daarvan willen wij getuigen zowel bij Israélals bij hen die nog nooit van God hebben gehoord.

Dat Paulus daarbij tegelijk oproept om niet hoogmoedig te zijn tegenover Israélen een houding van
ootmoed te tonen, is een appel op ons hart om wel steeds de juiste houding tegenover God en
tegenover elkaar te tonen. Dat geldt in ons contact met het joodse volk en evenzeer elders. Ootmoed en
kleinheid horen dan bij het ware geloof. U kunt het zien als een les om genade ook echt genade te
laten zijn. Eenoproep om ons blijvend te verwonderen over de plaats die God genadig aan ons geeft in
het plan dat Hij eens met Abraham begon.

In de tekst roept Paulus zijn lezers daarbij op tot “vrees” of, anders vertaald, tot “diep ontzag” voor
God. Er zullen hier meerdere dingen in meeklinken, die de apostel bedoelt. Maar het heeft ook met
grote zorg en vrees te maken. Geen pure angst zonder meer. Wel een waarschuwing voor een
verkeerde houding tegenover God. Dat is tegelijk eenwaarschuwing tegen onszelf en tegen boze
neigingen in ons hart. Een waarschuwing om geen zelfverzekerde betweter te worden. Een
waarschuwing dat we ons niet boven anderen zullen verheffen. Zeker niet boven Israél.

In de kerk kan een verkeerde zelfverzekerdheid ontstaan, als we trots denken dat we alles in bezit
hebben. Wij kunnen ons dan gearriveerd en superieur gaan voelen. Terwijl het leven uit genade, als
ingeénte tak, alleen maar door ootmoed wordt gekenmerkt. Alles wat we hebben, hebben wij toch
eerst zelf als bedelaars met lege handen van de Here ontvangen?

“Pas daarom op voor hoogmoed”, zegt de apostel, “en vrees voor God”. Als wij niet meer leven van
genade, met verwondering en ontzag voor Gods weg, dan zal het met ons gaan zoals met Israél, zodat
ook bij ons takken worden weggekapt. Zo werkt Paulus het beeld van de boom uit naar ons,
waarschuwend voor Gods oordelen, die ook ons kunnen treffen.

God haat hoogmoed en eigengereidheid tegenover anderen. “Vrees!” zegt Paulus en hij noemt de
mogelijkheid dat God ook bij takken kan wegkappen met zijn oordeel. Wanneer wij niet meer onze
plaats zien en niet meer willen leven van Gods genade voor zondaren, zal het ook met ons verkeerd
gaan. Dan zullen ook wij Gods oordelen zien komen. En de afkalving van veel kerkelijk leven in ons
deel van de wereld, roept vandaag al het beeld op dat Gods oordelen zich reeds bij ons voltrekken,
omdat ons werelddeel niet meer van Gods genade wil leven.



Zo komen we met Paulus’ les over de omgang met Israél steeds dichter bij onszelf. Hopelijk zien u en
jij dat het hier om een dringende vraag aan onszelf gaat. Wat is ten diepste mijn levenshouding?

V.

Dat Paulus oproept tot “vrees” of “ontzag” kan ook in het bredere verband van dit hoofdstuk gelezen
worden. Dan s het een oproep tot blijvende verwondering over de weg die God gaat met Israél tot nu
toe. Na twintig eeuwen van lijden enbeproeving bestaat dit volk nog steeds, als een wonder en als een
blijvend appel om ontzag voor God te hebben. Wij moeten verwonderd Gods trouw zien en Zijn
bijzondere weg met Israél en met ons in de wereldgeschiedenis. Daarom eindigt Paulus juist dit
hoofdstuk met lof op Gods ondoorgrondelijke wegen.

Het moet duidelijk zijn dat wij geloven in de unieke plaats van Christus als de enige weg tot behoud
voor de mensen. Wij geloven dat mensen alleen door Jezus in de realisering van Gods heil delen. Dat
blijft waar, maar het is waar op de manier van vers 20 A: “U staat door het geloof ”’. Wij staan door
geloof in Christus. Dat wordt nooit iets van onze eigen mogelijkheden. Nooit iets om een
zelfverzekerde, hoogmoedige houding aan te nemen. Wij staan door geloof en door verwondering
over de genade die ons is geschonken.

Door het ongeloof worden takken uit Gods boom weggebroken. Maar het geloof geeft deel aan de
sappen van Gods goede boom. Het geloof, dat wil zeggen: het leven van genade, in nederige
afhankelijkheid, als een mens die alleen maar ontvangt wat God geett.

De kernvraagis daarom vandaag: leven u en ik echt van deze genade van God voor zondaren? Leven
wij van verwondering? En kunnen wij op deze wijze Israélook brengen tot jaloersheid?

Wanneer wij deze vragen stellen is onze bezinning op Israél geen theoretische kwestie. Een kerkdienst
waarin Israél centraal staat, is vandaag een kerkdienst die netals andere kerkdiensten een oefening wil
zijn in het leven met God de Here. Het gaat om de beleving van het wezen van ons geloof.

Hopelijk hebt u tijdens deze preek ook de vraag gevoeld die aan u en mij wordt gesteld. De vraag of u
en ik werkelijk als zondige mensen van de genade van God willen leven. Het is de vraag of wij ons
afhankelijk wetenvande HERE envan Zijn trouw. Het is ook de vraag of we telkens weer
verwonderd opkijken bij het genadige werk van onze Heiland Jezus Christus, waardoor wij net als
Israél een plaats krijgen in Gods heilsplan.

Wanneer dat zo is, loopt het bij ons nooit uit op hoogmoedige zelfverzekerdheid. Dan komen wij met
Paulus uit bij ootmoedige lofprijzing voor God: “o diepte van rijkdom, van wijsheid en kennis van
God. Uit Hemen door Hemen tot Hem zijn alle dingen: Hem zij de heerlijkheid tot in eeuwigheid”.

Amen.



