
Wees niet hoogmoedig, maar vrees. 
Preek voor Israëlzondag     drs. W.P. de Groot, Oosterhout  
 
 
Opmerkingen vooraf. Deze preek kan worden gelezen op een Israëlzondag (de eerste zondag in de 
maand oktober). De preek is echter zo geschreven dat hij eventueel ook goed kan worden gebruikt op 
een andere zondag in het jaar. 
Op de Israëlzondag, maar nog meer op een andere zondag in het jaar, is het wel aanbevelenswaardig 
dat er voorafgaand aan de preek op wordt gewezen dat in deze dienst speciale aandacht wordt 
gegeven aan onze relatie met Israël. Omdat vaak bij het woord “Israël” allereerst aan de staat Israël 
wordt gedacht, verdient het ook aanbeveling om te zeggen dat in deze preek de gemeente bij het woord 
“Israël” vooral aan het volk Israël moet denken. Bedoeld is het joodse volk dat in de bijbel wordt 
genoemd en door de eeuwen heen wereldwijd verbreid is. 
Om de dienst nog meer in het teken van de relatie van Kerk en Israël te zetten, zou rond deze dienst 
aan de gemeente informatie kunnen worden verstrekt over het werk van de deputaten “Kerk en Israël” 
en het Centrum voor Israëlstudies, waar onze kerken in participeren. Voor ideeën hiervoor is het 
nuttig om de hiernavolgende websites van beide instanties te raadplegen. 

www.kerkenisrael.nl en www.centrumvoorisraelstudies.nl     W.P. de Groot  
 
Tekst: Romeinen 11 vers 20 B: 
NBG: Wees niet hoogmoedig, maar vrees! 
HSV: Heb geen hoge dunk van uzelf, maar vrees. 
 
Liturgie: 
Bijbellezing: Romeinen 11: 11 – 24 en 33 – 36. (NBG of HSV) 
 
Er kan bij deze preek worden gedacht aan de volgende liederen: 
Psalm 80 vers 1, 6 en 7 (NB) (1, 9 en 11 OB) 
Psalm 87 (NB of OB) 
Psalm 90: 1 en 8 (NB) (1 en 9 OB) 
Psalm 105: 1, 2 en 3 (NB) (1, 4 en 5 OB) 
Psalm 131 (NB of OB) 
LvdK 68 (Lofzang van Simeon) 
LvdK 305 
 
 

Wees niet hoogmoedig, maar vrees. 
 

I  
Hoogmoed! Nee, je wilt niet graag dat ze je daar van beschuldigen. Dat is een nare eigenschap, waar 
ze ons niet van moeten verdenken. Het was zelfs één van de zeven zonden die in de middeleeuwse 
theologie genoemd werden als hoofdzonden. Hoogmoed, daar hebben we een hekel aan. Hoogmoed is 
de overschatting die mensen kunnen hebben van zichzelf en hun mogelijkheden. Het is het gevoel 
meer te zijn dan een ander, het gevoel beter te zijn of groter of voornamer. Nee, daar moeten ze ons 
niet van beschuldigen en we protesteren wanneer dat toch gebeurt.  
 
En toch…. Hoogmoed sluipt snel bij mensen binnen. Bij kinderen zie je het al. Wanneer ze 
vergelijkingen maken en conclusies trekken die goed uitvallen voor henzelf: ons huis is groter, onze 
auto is sneller, onze tuin is mooier……. Volwassenen presenteren het vaak geraffineerder, meer 
verhuld, maar het blijft hoogmoed. Ook die terloopse opmerkingen waarin je je eigen kwaliteiten 
vergelijkt met die van anderen, die het minder goed doen. 
 
De kerk is er ook regelmatig niet aan ontkomen om bij verschillen en conflicten een hoogmoedige 
houding te tonen. Zelfs waar door oprechte liefde voor de waarheid wegen uiteen gingen, konden 
kerkmensen soms ertoe overgaan om uit de hoogte en minachtend te spreken over anderen. De 

http://www.kerkenisrael.nl/
http://www.centrumvoorisraelstudies.nl/


bedoeling was dan om aan te geven dat het bij die anderen niet veel voorstelde. Die anderen konden 
zich wel wat verbeelden, maar eigenlijk was de godsdienst bij hen van weinig waarde. 
Iets van zo’n houding was er al bij sommige christenen na de breuk die zich in Gods volk voordeed na 
Jezus’ opstanding: de diepe scheiding tussen de joodse synagoge en de christelijke kerk. Velen in de 
synagoge wilden Jezus helaas niet als de messias erkennen. Dit bewerkte een breuk die diepe pijn gaf 
bij veel volgelingen van de Here Jezus. Maar helaas klonken er ook spoedig geluiden van de kant van 
de kerk, die neigden naar hoogmoed. Daarom waarschuwt Paulus hiertegen. Speciaal doet hij dat in de 
tekst van vandaag. 
 
De apostel reageert op wat hij waarnam in de gemeente van Rome. Daar bleek een groep christenen 
met een verkeerde, nogal hooghartige houding naar het jodendom te kijken. Dat had voor hen 
helemaal afgedaan. Vroeger had God zich wel speciaal met het joodse volk bemoeid, maar dat was 
volgens hen nu voorbij. Dat was verleden tijd. Dat was nu toch achterhaald? Nu gaat God 
waarschijnlijk toch alleen verder met de christelijke gemeente? Zulke gedachten en vragen gingen bij 
sommigen in Rome min of meer rond. 
Paulus bestrijdt echter deze eigengereide voorstelling dat God geen bemoeienis meer heeft met het 
joodse volk. “ Heeft God Zijn volk verstoten? Volstrekt niet!” Zo begint hoofdstuk 11. Als één ding 
voor de apostel vast staat, dan is het Gods blijvende trouw aan Zijn volk. De apostel gaat nog verder. 
Wat God niet afschrijft, mogen wij ook niet afschrijven. Dat gebeurt echter wel wanneer mensen zich 
met een hoge dunk van zichzelf verheffen boven Israël, als een afgedane zaak. 
Helaas is deze hooghartige houding vaker voorgekomen in de twintig eeuwen die op Paulus’ tijd 
volgden. Denk maar aan de verguizing en de vervolgingen die de joden te verwerken kregen. Denk 
eraan dat de kerk zichzelf als een complete vervanging van Israël ging zien. Israël had als volk van 
God voor velen afgedaan. Van blijvende beloften van God voor dit volk wilde men vaak niet meer 
weten. 
Tegen die hoogmoed moeten we ook in onze tijd blijven waarschuwen. Omdat hoogmoed altijd zonde 
is, maar zeker in onze verhouding tot Israël. Met Israël bedoel ik in deze preek dan vooral het volk van 
de Joden, wereldwijd. En als u goed luistert zult u in deze dienst ook merken dat het om meer gaat dan 
alleen een vermaning tegen een nare eigenschap. Het gaat zelfs om het hart van ons geloof! Een preek 
over dit volk is meer dan een beschouwing over een bijzonder volk. Ik hoop dat u door de preek heen 
ontdekt dat het gaat om een boodschap voor uw en mijn persoonlijke geloof! 
 

II 
Tegen de hoogmoedige houding verzet Paulus zich sterk in vers 17-19, vlak vóór de tekst. Daar 
gebruikt hij het beeld van takken die op een olijfboom zijn ingeënt. Zo is de gemeente van Christus als 
vreemde takken geënt op een oude boom, de boom van het verbond, dat God eens begon met Abraham 
en met zijn nageslacht, het volk der joden. Daar ligt de wortel. Wij zijn slechts takken. En zoals het 
geldt van iedere boom, geldt het ook hier: niet wij, als takken, dragen de wortel, maar de wortel draagt 
ons. 
Het is voor Paulus duidelijk dat God in Israël zijn werk eeuwen terug begon en dat Gods trouw 
inhoudt dat Hij Zijn werk blijvend voortzet. Die trouw betekent tevens dat Hij bij de voortzetting van 
Zijn werk het beginpunt niet vergeet. De verbondsrelatie van God met Zijn volk blijft de ondergrond 
van Gods doorgaande werk in Israël en via hen in de christelijke kerk, wereldwijd. Door het werk van 
Jezus Christus en door het geloof in Hem mag de kerk zich ingeplant weten bij wat God deed in Israël. 
Dat houdt in dat wij zodoende met Israël “voorgoed verbonden” zijn. Die twee woorden vertellen 
precies wat Paulus bedoelde. “Voorgoed verbonden”. Zo heet ook de brochure die de deputaten voor 
Kerk en Israël onlangs uitgaven. 
Bij het beeld van die olijfboom voegt Paulus nog iets verrassends toe. Hij beschrijft een omgekeerde 
gang van zaken: een wilde tak is hier op een tamme boom geënt. In de tuinderspraktijk is het juist 
andersom. Daar worden takken van tamme planten geënt op een wilde boom. Dan kan die wilde boom 
zijn bruisende kracht in de tamme tak inbrengen. God verricht nu een wonder. De oude tamme boom 
van Zijn verbond doet juist in wilde loten, d.w.z. in gelovigen die uit de heidenen komen, iets moois 
groeien. Dat betekent dus dat wij in Nederland, hoewel oorspronkelijk heidenen, toch mogen delen in 
Gods werk. Dit is het wonder van Gods goedheid en genade. Wij kregen die plaats door inlijving in 
Gods werk, dat ooit begon in Israël. 



 
In zeker opzicht zijn wij daardoor te typeren als mensen op een tweede plek en in zekere zin dus “van 
een tweede rang”. Nou, dat wil je toch niet graag horen in de kerk! Stel je voor: een tweede plaats voor 
ons! Dat klinkt als een belediging. Maar in historisch perspectief gezien is het wel zo. Gods eerste 
keus is Israël. 
Stellig mogen wij geloven dat wij dankzij de Here Jezus Christus nu ook helemaal bij Gods volk 
mogen horen. Wij zijn gelukkig geen buitenstaanders meer, maar inwonend in Gods huis. Samen met 
Israël hebben wij in één Geest toegang tot God, de Vader. Zo staat het in Efeziërs 2. Maar dat neemt 
niet weg dat Paulus ons tegelijk die boom voorhoudt, waarin wij zijn ingeplant als wilde takken. Dat 
wil zeggen dat wij onverdiend, door Gods genadig ingrijpen in de loop van de tijd, hierin een plek 
kregen. Geen reden dus om hoog van de toren te blazen. Wij mogen wel meedoen. Maar dat is door 
Gods genade alleen. 
 
In die oude boom van Gods werk zijn wel grote gaten gevallen toen Israël de weg van de HERE niet 
wilde gaan. God kwam toen namelijk tot het volk met Zijn oordeel. Er werden daardoor bij Israël 
takken weggebroken uit hun boom. Dat is telkens gebeurd. Paulus zag het met verdriet gebeuren. 
Open plekken zijn er zodoende in de boom. 
Maar dit volk is er toch nog altijd! Veel volken verdwenen door de eeuwen heen. Maar Israël, dat wil 
zeggen: het volk van de joden, bestaat nog steeds. Dàt is het duidelijke signaal van Gods trouw 
tegenover Zijn volk, waarmee Hij eens Zijn verbond begon. 
God de HERE is via Israël ook naar andere volken gegaan. Hij plantte toen gelovigen uit allerlei 
volken op de open plekken waar takken waren weggekapt; deze inplanting deed Hij tussen bestaande, 
oorspronkelijke takken van die oude boom. Zo luidt Paulus  ́beeldspraak. Dit gebeurde dankzij Jezus’ 
werk, omdat Hij door Zijn verzoenend sterven dit mogelijk maakte. Zo mogen wij nu samen met Israël 
delen in Gods beloften. 
Maar heel deze gang van zaken onderstreept wel dat wij, christenen uit de heidenen, onze positie 
moeten leren kennen als oorspronkelijke buitenstaanders. Wij mochten in de loop der tijd erbij gaan 
horen, maar door Gods genade alleen. Juist daarom is hoogmoed tegenover het volk van Gods eerste 
initiatief zo verkeerd. Hier past alleen een houding van ootmoed en nederigheid, met dankbaarheid 
tegenover God. 
 

III  
Die houding moeten christenen steeds weer leren. In Rome moest men dat toen al leren. Heeft de kerk 
het geleerd? Hebben u en ik het geleerd? 
De houding die de kerk heeft ingenomen tegenover Israël is helaas vaak geen houding geweest van 
ootmoed. Eerder het omgekeerde. In plaats van een leven met een dankbare houding ten aanzien van 
de wortels van Gods verbond, vervuld met liefde voor Israël, was er vaak in de kerk een bewust zich 
afzetten tegen het joodse volk. Men voelde zich daar ver boven verheven. Zelfs de datum van ons 
paasfeest mocht niet meer samenvallen met die van het joodse feest. Europa heeft een dramatische 
geschiedenis gehad van zonden vol eigengereidheid en zelfverheffing van de christelijke kerk 
tegenover de joodse gemeente. Vaak gingen christelijke leiders voorop in de verguizing van het joodse 
volk. En tevens moeten we de vraag onder ogen zien hoe dit alles heeft meegewerkt aan een klimaat 
waarin de vreselijke verschrikkingen van Auschwitz konden gebeuren. Hoe kon zoiets ergs gebeuren 
in het christelijke Europa? Omdat velen, ook in de kerk, eigenlijk van het jodendom af wilden. Maar je 
kunt er niet van af! Omdat tak en boom en wortel in Gods plan verbonden blijven. 
 
Wordt dit onder ons echt beseft? Waarschijnlijk zullen weinigen het falen van de kerk openlijk 
ontkennen. Of misschien denkt u: die fouten van vroeger maken wij niet meer. Wij zullen geen Joden 
vervolgen. Maar daarmee zijn wij nog niet op het niveau van Paulus, wanneer hij spreekt over zijn 
volk en over de takken die in de olijfboom zijn ingeënt. 
In Paulus’ woorden klinkt enerzijds veel verdriet over Israël dat Zijn messias niet aanvaardde. Maar 
tegelijk is er anderzijds bij hem een afkeer van iedere zelfverheffing tegenover Israël. Ook hoor je bij 
hem de duidelijke ondertoon van verwondering bij alles wat God gedaan heeft en nog steeds doet bij 
Zijn volk. 



 Juist als we de Here Jezus Christus hebben leren kennen als onze enige Redder uit de verlorenheid, 
leren we ootmoed en verwondering dat wij ook er bij mogen horen. Als ingeplante takken op open 
plekken, zien wij dat er door genade voor zondaren een plaats is bij Gods volk. Dan zal elke vorm van 
geestelijke hoogmoed uit ons leven verdwijnen. En zeker de hoogmoed tegenover het volk waar God 
ooit met Zijn verbondsinitiatief begon.  
 
Zonden van hoogmoed steken juist als het gaat om onze verhouding ten opzichte van het volk Israël 
helaas snel de kop op. Wat weten we het snel beter! Het kan ook in de kerk gebeuren dat men vindt dat 
nu na meer dan een halve eeuw het praten over de vernietigingskampen en over de holocaust, wel een 
keer voorbij kan zijn. Alsof het joodse volk nu geen recht van spreken meer heeft om ons aan deze 
dramatische geschiedenis te herinneren. Zou daarmee weer niet een nieuwe vorm van hoogmoed 
tegenover Israël de kop opsteken? Hebben wij werkelijk begrepen hoe onze houding ten opzichte van 
Israël is geweest? En is de gemakkelijkheid waarmee veel van ons falen in het verleden soms wordt 
genegeerd niet een nieuwe vorm van hoogmoed in onze fase van de geschiedenis? Wij leven in een 
tijd waarin alleen ootmoed en bescheidenheid ons op dit punt passen. 
 Contacten met Israël, zonder hoogmoed, in een geest van bescheidenheid zijn nodig. Kan dat? En kun 
je daarbij ook duidelijk blijven in ons getuigenis over de Here Jezus Christus? De deputaten voor Kerk 
en Israël willen dit alles beslist blijven doen. Ze gebruiken daarom graag de woorden “luisteren”, 
“dienen” en “getuigen”. Zo willen ze hun werk doen. Bescheiden, dienstbaar en tegelijk in hun 
optreden duidelijk over Christus en Zijn betekenis voor de mensen.  
 

IV 
Ootmoed en bescheidenheid. Nee, dat is niet bedoeld om de ernst van de boodschap van de bijbel te 
verkleinen. En het is helemaal niet bedoeld om de betekenis van de Here Jezus Christus te versmallen. 
Jezus is de enige weg tot behoud. Dat moeten we als kerk blijven belijden, ook bij het joodse volk. 
Daarvan willen wij getuigen zowel bij Israël als bij hen die nog nooit van God hebben gehoord. 
Dat Paulus daarbij tegelijk oproept om niet hoogmoedig te zijn tegenover Israël en een houding van 
ootmoed te tonen, is een appel op ons hart om wel steeds de juiste houding tegenover God en 
tegenover elkaar te tonen. Dat geldt in ons contact met het joodse volk en evenzeer elders. Ootmoed en 
kleinheid horen dan bij het ware geloof. U kunt het zien als een les om genade ook echt genade te 
laten zijn. Een oproep om ons blijvend te verwonderen over de plaats die God genadig aan ons geeft in 
het plan dat Hij eens met Abraham begon. 
 
In de tekst roept Paulus zijn lezers daarbij op tot “vrees” of, anders vertaald, tot “diep ontzag” voor 
God. Er zullen hier meerdere dingen in meeklinken, die de apostel bedoelt. Maar het heeft ook met 
grote zorg en vrees te maken. Geen pure angst zonder meer. Wel een waarschuwing voor een 
verkeerde houding tegenover God. Dat is tegelijk een waarschuwing tegen onszelf en tegen boze 
neigingen in ons hart. Een waarschuwing om geen zelfverzekerde betweter te worden. Een 
waarschuwing dat we ons niet boven anderen zullen verheffen. Zeker niet boven Israël. 
In de kerk kan een verkeerde zelfverzekerdheid ontstaan, als we trots denken dat we alles in bezit 
hebben. Wij kunnen ons dan gearriveerd en superieur gaan voelen. Terwijl het leven uit genade, als 
ingeënte tak, alleen maar door ootmoed wordt gekenmerkt. Alles wat we hebben, hebben wij toch 
eerst zelf als bedelaars met lege handen van de Here ontvangen? 
“Pas daarom op voor hoogmoed”, zegt de apostel, “en vrees voor God”. Als wij niet meer leven van 
genade, met verwondering en ontzag voor Gods weg, dan zal het met ons gaan zoals met Israël, zodat 
ook bij ons takken worden weggekapt. Zo werkt Paulus het beeld van de boom uit naar ons, 
waarschuwend voor Gods oordelen, die ook ons kunnen treffen. 
 
God haat hoogmoed en eigengereidheid tegenover anderen. “Vrees!” zegt Paulus en hij noemt de 
mogelijkheid dat God ook bij takken kan wegkappen met zijn oordeel. Wanneer wij niet meer onze 
plaats zien en niet meer willen leven van Gods genade voor zondaren, zal het ook met ons verkeerd 
gaan. Dan zullen ook wij Gods oordelen zien komen. En de afkalving van veel kerkelijk leven in ons 
deel van de wereld, roept vandaag al het beeld op dat Gods oordelen zich reeds bij ons voltrekken, 
omdat ons werelddeel niet meer van Gods genade wil leven. 



Zo komen we met Paulus’ les over de omgang met Israël steeds dichter bij onszelf. Hopelijk zien u en 
jij dat het hier om een dringende vraag aan onszelf gaat. Wat is ten diepste mijn levenshouding? 
 

V. 
Dat Paulus oproept tot “vrees” of “ontzag” kan ook in het bredere verband van dit hoofdstuk gelezen 
worden. Dan is het een oproep tot blijvende verwondering over de weg die God gaat met Israël tot nu 
toe. Na twintig eeuwen van lijden en beproeving bestaat dit volk nog steeds, als een wonder en als een 
blijvend appel om ontzag voor God te hebben. Wij moeten verwonderd Gods trouw zien en Zijn 
bijzondere weg met Israël en met ons in de wereldgeschiedenis. Daarom eindigt Paulus juist dit 
hoofdstuk met lof op Gods ondoorgrondelijke wegen. 
 
Het moet duidelijk zijn dat wij geloven in de unieke plaats van Christus als de enige weg tot behoud 
voor de mensen. Wij geloven dat mensen alleen door Jezus in de realisering van Gods heil delen. Dat 
blijft waar, maar het is waar op de manier van vers 20 A: “U staat door het geloof”. Wij staan door 
geloof in Christus. Dat wordt nooit iets van onze eigen mogelijkheden. Nooit iets om een 
zelfverzekerde, hoogmoedige houding aan te nemen. Wij staan door geloof en door verwondering 
over de genade die ons is geschonken. 
Door het ongeloof worden takken uit Gods boom weggebroken. Maar het geloof geeft deel aan de 
sappen van Gods goede boom. Het geloof, dat wil zeggen: het leven van genade, in nederige 
afhankelijkheid, als een mens die alleen maar ontvangt wat God geeft. 
De kernvraag is daarom vandaag: leven u en ik echt van deze genade van God voor zondaren? Leven 
wij van verwondering? En kunnen wij op deze wijze Israël ook brengen tot jaloersheid? 
 
Wanneer wij deze vragen stellen is onze bezinning op Israël geen theoretische kwestie. Een kerkdienst 
waarin Israël centraal staat, is vandaag een kerkdienst die net als andere kerkdiensten een oefening wil 
zijn in het leven met God de Here. Het gaat om de beleving van het wezen van ons geloof. 
Hopelijk hebt u tijdens deze preek ook de vraag gevoeld die aan u en mij wordt gesteld. De vraag of u 
en ik werkelijk als zondige mensen van de genade van God willen leven. Het is de vraag of wij ons 
afhankelijk weten van de HERE en van Zijn trouw. Het is ook de vraag of we telkens weer 
verwonderd opkijken bij het genadige werk van onze Heiland Jezus Christus, waardoor wij net als 
Israël een plaats krijgen in Gods heilsplan. 
Wanneer dat zo is, loopt het bij ons nooit uit op hoogmoedige zelfverzekerdheid. Dan komen wij met 
Paulus uit bij ootmoedige lofprijzing voor God: “o diepte van rijkdom, van wijsheid en kennis van 
God. Uit Hem en door Hem en tot Hem zijn alle dingen: Hem zij de heerlijkheid tot in eeuwigheid”. 
 
 
Amen. 


