God blijft Israél liefhebben

Preek voor Israélzondag ds. A. Brons, Apeldoorn

Tekst: Romeinen 11:28-29 (HSV)

Zij zijn wat het Evangelie betreft vijanden vanwege u,

maar wat de verkiezing betreft geliefden vanwege de vaderen.

Want de genadegaven en de roeping van God zijn onberouwelijk.

Liturgie:

Zingen: Psalm 98: 1, 2

Stil gebed, votum en groet

Zingen: Psalm 125

Lezing van Gods leefregels (met Marcus 12:28-34)
Zingen: Schriftberijming 1: 1, 2

Gebed om Gods zegen

Schriftlezing: Jeremia 31:35-37; Hosea 11
Zingen: Schriftberijming 15: 1, 2, 4
Schriftlezing: Romeinen 9:1-6a; 11:25-36
Zingen: Psalm 130: 2, 4

Verkondiging

Zingen: Psalm 118: 1

Dankgebed en voorbeden

Inzameling van de gaven

Zingen: Psalm 105: 1

Geloofsbelijdenis

Zingen: Psalm 105: 2, 3 (OB: 4, 5)

Zegen



Vandaag is het Israélzondag. Het is goed om in verkondiging en voor-
bede bijzondere aandacht te geven aan Israél. Maar het blijkt wel vaak
een gevoelig punt. Er wordt over Israél heel verschillend gedacht in de
kerk.

Er zijn christenen bij wie Israél eigenlijk niet meer in beeld is. Het gaat
vanaf het Nieuwe Testament om de kerk en om de gelovigen wereld-
wijd. Dat zijn de ware kinderen van Abraham.

Anderen zijn juist wel heel veel bezig met Israél als het eigenlijke volk
van Abraham. Israél — ook de huidige Israél, en ook het jodendom —is

heel belangrijk in hun geloof. En in hun hddp. En in hun liefde.

Daarbij speelt de uitleg van Romeinen 11:26 een belangrijke rol, waar
gezegd wordt dat heel Israél zal worden gered. Daar is heel veel over
geschreven en daar wordt ook heel verschillend over gedacht.

Daarbij vergeleken valt vers 28 vaak in de schaduw. Dat vers is op zich
ook niet zo moeilijk uit te leggen. Hier hoeven we dus niet zo uitge-
breid over te praten. Nou... niet in die zin dat de uitleg moeilijk is. Maar

des te meer zijn het wel woorden om goed tot je door te laten dringen!

Paulus zegt hier over Israél, over de Joden, dat de HERE van hen houdt.
Nog steeds. Dat is kennelijk niet opgeheven door hun ongeloof of on-
gehoorzaamheid. Want ja, er staat hier ook, dat zij vijanden zijn. Maar
dat is niet het laatste woord. Juist daartegenaan — en daaroverheen! —
staat des te sterker dat wat de kern van de zin is: ze zijn geliefden —

ook nu nog. Al zijn ze vijanden, ze zijn en blijven toch ook geliefden.

Dat zij “vijanden” zijn moeten we ondertussen niet verdoezelen of pro-
beren weg te strepen tegen Gods liefde. Paulus formuleert heel scherp

en paradoxaal. Hij maakt een én - én van wat onverenigbaar lijkt.



Zo zit er in deze tekst een enorme spanning. Meer: er zit verscheurd-
heid in, lijden en pijn. Want ja, liefde die niet beantwoord wordt... Er-
ger nog: als je er alleen maar vijandigheid voor terugkrijgt — dat is vre-
selijk. Als je kinderen, waar je alles voor over hebt gehad, zich tégen je

keren...

In het Oude Testament horen we daar al vaak over. God is vol liefde
tot zijn volk. Maar telkens weer krijgt Hij stank voor dank. Israél trapt
Hem keer op keer op het hart, keihard.

In het Nieuwe Testament is Gods liefde ten volle geopenbaard, in het

Evangelie. Juist dan gaat het vreselijk mis...

Zij zijn “vijanden naar het evangelie.” Die woorden botsen. Het evan-
gelie, dat is het evangelie van Gods liefde. Het evangelie van Jezus de
Messias. Hij is door de HERE gezonden tot de verloren schapen van het
huis van Israél; Hij is gezonden naar een volk dat al afgedwaald en vij-
andig was, om hen toch tot inkeer te brengen — met alle liefde.

Jezus heeft de liefde van God laten zien, op allerlei manieren. Het
diepst in Zijn dood aan het kruis, in hoe Hij leed om Zijn volk te verlos-
sen. Het evangelie van dat kruis is dat er vergeving en verzoening is
door het offer van Jezus. Het evangelie, ja, dat is: God gaf zelfs Zijn
eigen Zoon; Hij ging tot het uiterste om verzoening te brengen. Hij
heeft de deur wagenwijd opengezet, genade en vrede aangeboden —
maar nota bene: juist tegenover dat evangelie kwam een vijandige re-
actie, kwam vijandschap heel scherp aan het licht.

Al waren er die er wel gehoor aan hebben gegeven, voor Israél in het
algemeen gold dat niet, integendeel. Zo zijn zij nu “vijanden naar het

evangelie”.



“Om uwentwil”. Dat is: omwille van jullie, heidenen. Omwille van ons
— als wij niet-joods zijn. Vers 11 zegt: “Door hun val is de zaligheid tot
de heidenen gekomen om hen tot jaloersheid te verwekken.”

Op de achtergrond staat Deuteronomium 32:21, “Zij hebben Mij tot
jaloersheid gebracht met wat geen God is; Ik zal hen daarom jaloers
maken door wat geen volk is.” Het is al door Mozes voorzegd dat Israél
de HERE zou gaan verlaten, en dat Hij dan door andere volken toch
weer aan Israél gaat trekken. Zo komen door Israéls falen de volkeren
erbij.

Met het beeld van de vijgenboom (vers 17-24): natuurlijke takken (Jo-
den) zijn weggebroken, daardoor is er ruimte voor het enten van wilde
loten (heidenen).

Je zou ook kunnen zeggen: doordat er een dam kwam in de stroom van
het heil naar Israél vloeit het heil nu over naar de volkeren. Met het

doel dat die Israél jaloers maken en zo bij de HERE terugbrengen.

Dat is de betekenis van het “om uwentwil”. Dat maakt duidelijk dat
hun vijandschap niet iets kan zijn waar wij eens goed op gaan hameren
en afgeven; waarmee wij hen wegzetten. Nee, “Heb geen hoge dunk
van uzelf, maar vrees” (vers 20). Het is niet omdat wij beter zijn!

Het is ons ten goede gekomen. In feite hebben wij, heidenen, er alles
aan te danken. Dat is om stil van te worden; dan sta je voor een ont-

zaglijk mysterie. Met zeker ook het verlangen dat zij weer terugkomen.

Na deze woorden over Israél als “vijanden” zou je kunnen denken:
hiermee houdt voor Israél alles op. Daar hebben ze het zelf naar ge-

maakt.



Maar nee, nota bene tegen deze dingen aan staat dat God hen toch
liefheeft. Juist daarin zien we de enorme diepte en het ongelofelijke
wonder van die liefde. En de kracht en de vastheid ervan.

Die liefde is vast verankerd: ze zijn geliefden “wat de verkiezing be-
treft, vanwege de vaderen”. Het is bij God zelf begonnen. Met de “ver-
kiezing uit genade” (vers 5). God maakte keuzes die wij niet kunnen
narekenen. En die niet bouwen op ons mensen en wat wij in huis heb-
ben — maar daarom juist kunnen wij bouwen op deze God: Wat Hij be-

gon laat Hij niet los.

Wat Hij begonnen is met de vaderen, Abraham, lzadk en Jacob, dat
blijft staan. Hij heeft zijn beloften gegeven, daar heeft Hij zichzelf op
vastgelegd, met een eed, met zijn verbond. Hij is trouw, zelfs als men-

sen ontrouw zijn.

“Want de genadegaven en de roeping Gods zijn onberouwelijk.” Daar
kun je op bouwen. Daar kan Hij zelf, met eerbied gesproken, niet on-
deruit. Dat wil Hij ook helemaal niet. Al lijkt er alle reden te zijn om
erop terug te komen, om er spijt van te hebben — maar nee, “onberou-

welijk”!

Zo zijn zij “geliefden”. Voorwerp van Gods liefde, die zich tot vijanden
uitstrekt. Vijanden liefhebben —dat is niet van deze wereld. Maar daar-

mee raken we wel aan het diepste geheim van Gods liefde.

Jezus riep ertoe op, en Hij heeft die liefde ook laten zien. Hij is het be-
wijs van zo’n liefde; Hij die bad, die stierf voor vijanden. Indringend zijn

de woorden die geciteerd worden in het Avondmaalsformulier: “Want



als wij, toen wij vijanden waren, met God verzoend zijn door de dood
van zijn Zoon...” (Rom. 5:10).

Het gaat om liefde die van één kant komt; tenminste: aan één kant
begint. En die al te vaak heel lang onbeantwoord blijft. En die ook al te
vaak, ook waar die wel beantwoord werd, toch nog weer geschoffeerd

wordt...

Als de liefde van God niet was zoals een bekend lied zegt:
Groot is uw trouw o Heer, mijn God en Vader;

Er is geen schaduw van omkeer bij U.

Ben ik ontrouw, Gij blijft immer dezelfde die Gij steeds waart;

dat bewijst Gij ook nu.

Als de liefde van God niet zo groot en vast en door dik en dun heen
was... Maar z6 mogen we de HERE kennen — ook wij, uit de heidenen.
Dat is ook voor ons de enige vaste grond. Als God niet zo was zou het
ook voor ons hopeloos zijn. Maar God is wél vol liefde en genade —
voor ons én voor Israél.

Tja, als Hij Israél wél zou kunnen laten vallen, waarom dan dons niet?

Maar nee, Hij verlaat niet wat zijn hand begon.

Zo mogen we hoop en verwachting hebben als het gaat om Israél — dat
ook zij Gods liefde zullen zien en ervaren. Zo zal ons gebed toch zijn
dat God ook daar zijn naam groot maakt, en dat Israél niet meer vijand
naar het Evangelie zal zijn, maar verzoend door het Evangelie...

IH

Zou het kunnen zijn: “om onzentwil”? Door hoe zij jaloers gemaakt zijn

door ons? Zo zou het moeten zijn...



Ondertussen ligt juist ook daar een pijnpunt voor ons: al te vaak heb-
ben we als kerk het voor Israél niet aantrekkelijk gemaakt om tot Jezus
te komen. Eerder juist moeilijker. Eeuwenlang is het volk dat door God
geliefd is in de wereld gehaat en gesmaad — en dat bepaald niet het
minst door de kerk. Haat jegens Joden steekt nog steeds her en der de
kop op; ja, in onze dagen juist weer steeds meer. Doet de kerk, doen

wij zelf niet soms zomaar mee? Wat doen we ertégen?

Gods liefde gaat nog uit naar zijn volk. We zien daarvan iets in dingen
die gebeuren. Het wonder dat dit volk gebleven is, ondanks de ver-
strooiing, ondanks allerlei antisemitisme, tot en met “Auschwitz” toe.
Het wonder dat de staat Israél nu alweer meer dan 75 jaar bestaat. Het
wonder van een groeiend aantal van Joden (buiten én in Israél) die in

Jezus als de Messias geloven. Er is veel om voor te danken.

Er is ook veel om voor te bidden. Want zoals het met de kerk is — wat
is er ongelofelijk veel lek en gebrek! — zo is het ook met Israél. Liefde
tot Israél betekent niet dat je geen kritiek mag of kunt hebben. Zo is
Gods liefde tot Israél ook niet. Het betekent wel dat de liefde de toon

aangeeft. En dat je dan ook des te meer bidt en pleit voor Israél.

Gods liefde gaat uit naar zijn volk. Maar het is belangrijk dat de stroom-
kring gesloten wordt, dat die liefde gaat stromen, gaat uitwerken — zo-
als gebeurt wanneer een stekker in het stopcontact gaat.

Dat stopcontact staat voortdurend onder spanning, daar ontbreekt
het niet aan. Gods beloften liggen er, vast en zeker. God werkt door in
de geschiedenis, Hij gaat een bijzondere weg met Israél als volk. God
werkt ook aan Israél door gelovigen uit de volkeren. Hij van zijn kant

gaat continu door.



In dat “stopcontact” moet de stekker van verbinding, van een relatie
gestoken worden. De stroomkring moet gesloten worden. We zien dat
nu hier en daar gebeuren. We zien ernaar uit dat we nog veel meer
gaan zien hoe God met zijn volk verder gaat en zijn plan met Israél zal

voltooien.

Ten slotte. Het ging in deze preek over Israél. Maar laten we ook naar
onszelf kijken. De liefde van God is er nu ook voor ons — maar zijn wij
ook metterdaad aan God verbonden, en doorstroomt die liefde ons?
Van onszelf staan ook wij vijandig tegenover God en willen we zelf de
dienst uitmaken. In bepaalde opzichten kunnen wij ook nog veel van
Israél leren, bijvoorbeeld als het gaat om de vreugde in God, of de toe-
wijding waarmee velen God dienen. We hebben echt geen reden om
ons te verheffen. Wij kunnen ook alleen door Gods liefde en genade
gered worden. Als we dat zijn gaan zien, dan bepaalt dat ook hoe we

spreken en denken over anderen.

En dan nog wat. Dat God trouw is ook als mensen ontrouw zijn, dat
maakt dat we kunnen blijven hopen en bidden als mensen zich van
God afgekeerd hebben. Als bijvoorbeeld kinderen van ons wel gedoopt
zijn, maar er nu niet meer van willen weten. Gods liefde blijft — en zo
kunnen wij blijven bidden en hopen voor wie God de rug toegekeerd
heeft. Gods liefde blijft en verduurt zelfs vijandschap. Zoals de goede
vader in de gelijkenis van de verloren zoon blijft God uitzien naar ver-

loren kinderen.

Gods liefde duurt in eeuwigheid.

Laten we daarvan zingen:



Laat ieder ’s HEREN goedheid prijzen,
zijn liefde duurt in eeuwigheid!
Laat, Israél, uw lofzang rijzen:

zijn liefde duurt in eeuwigheid!



